GOVERNMENT OF INDIA

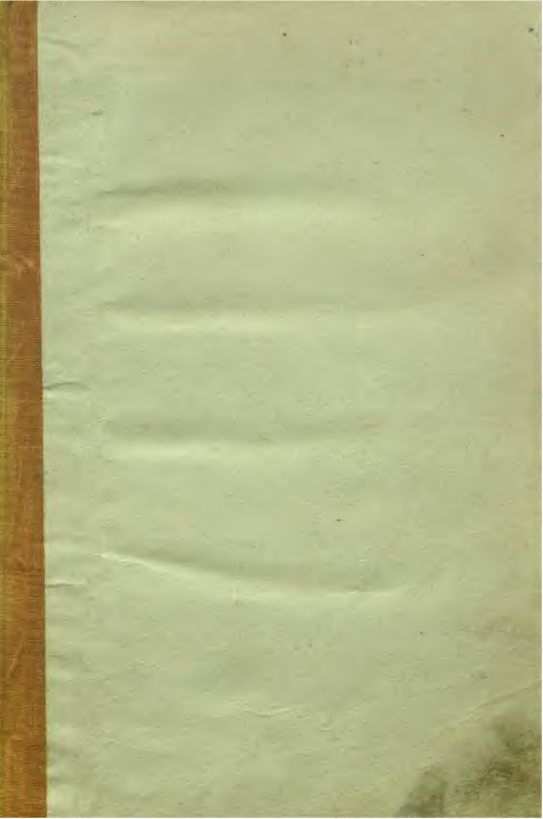
ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

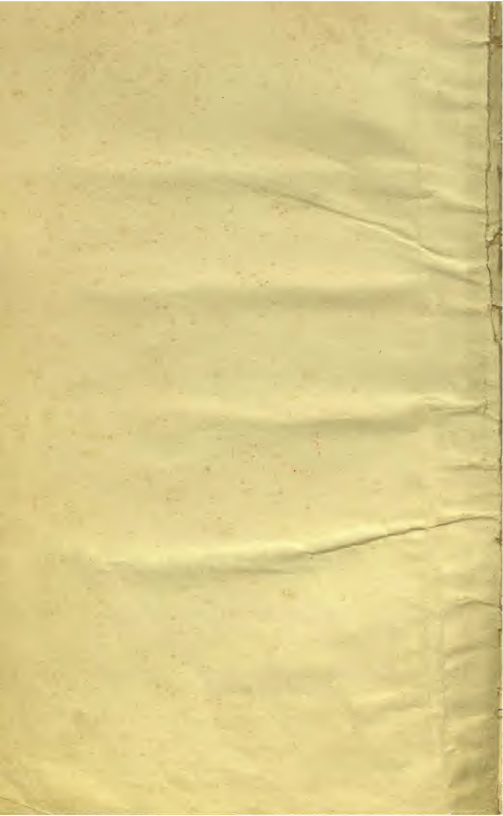
### CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 68 70

CALL No. 388.10954 Mot.

D.G.A. 79.





सार्थवाह

Sarthavalia

Molichandra

[ प्राचीन भारत की पथ-पद्धति ]

डॉक्टर मोतीचन्द्र हाइरेक्टर—प्रिंस ऑफ वेल्स म्यूजियम

6370

388-10954 Mot

१६५३

विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् हि.से.क. - विकास कर्

Palling

प्रकाशक विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् सम्मेलन-भवन, पटना-३

CENTRAL ARCHAEOLOGICAL

118RA.Y. W. W. DE. 41.

Acc. Ab. 6870.

Daio. 11/12/57.

Call No. 388-10954/ Mot.

प्रथम संस्करणः; वि० स० २०१०ः; सन् १६५३ ई० सर्वाधिकार सुरचित मृल्य—६॥) सजिल्द ११)



मुद्रक देवकुमार मिश्र हिन्दुस्तानी प्रेस, पटना

#### वक्रव्य

विहार-राज्य के शिक्षा-विभाग द्वारा संस्थापित ग्रीर संरक्षित होने के कारण 'बिहार-राष्ट्रभाषा-परिषद्' एक सरकारी संस्था कही जाती है; पर वास्तव में यह एक शुद्ध साहित्यिक संस्था है—केवल सुव्यवस्थित रीति से संचालित होने के लिए ही इस पर सरकारी संरक्षण है। इसके सभी सदस्य बिहार के प्रमुख साहित्य-सेवी ग्रीर शिक्षा-शास्त्री हैं। उन्हीं लोगों के परामर्श के अनुसार इसका संचालन होता है। साहित्य-सेवियों के साथ इसका व्यवहार एक साहित्यिक संस्था के समान ही होता है। इसीलिए प्रपने दो-तीन वर्ष के अल्प जीवन में ही इसने हिन्दी-संसार के लब्धकी ति लेखकों का सहयोग प्राप्त किया है। इसके द्वारा जो ग्रंथ अब तक प्रकाशित हुए हैं भीर भविष्य में जो होनेवाले हैं, वे बहुलांश में हिन्दी-साहित्य के ग्रभावों की पूर्ति करनेवाले हैं। ऐसे ग्रंथों को तैयार करने के लिए इस परिषद् के द्वारा विद्वान् लेखकों को पर्याप्त प्रोत्साहन ग्रौर सुविधा दी जाती है। इसके द्वारा स्वतंत्र रूप से मौलिक और अनुदित ग्रंथ तो तैयार कराये ही जाते हैं, इसकी ज्ञान-विज्ञान-मर्मी भाषणमाला में विशिष्ट विषयों पर विशेषज्ञ विद्वानों द्वारा जो भाषण कराये जाते हैं, वे भी कमशः ग्रंथ के रूप में प्रकाशित कर दिये जाते हैं। यह ग्रंथ परिषद् की व्याख्यानमाला का पाँचवाँ भाषण है। यह भाषण सन् १९५२ ई० के मार्च महीने के अंतिम सप्ताह में हुमा था। इसके वक्ता-लेखक डॉक्टर मोतीचन्द्र जी स्वनामधन्य भारतेन्द्र हरिश्चन्द्र जी के भ्रातुष्पीत्र हैं ग्रीर इस समय वम्बई के 'प्रिन्स अफ् वेल्स म्यूजियम' के डाइरेक्टर हैं तथा हिन्दी-जगत में भारतीय पुरातत्त्व के अधिकारी विद्वान् माने जाते हैं।

इस ग्रंथ की उत्तमता और उपयोगिता के विषय में कुछ कहने की ग्रावश्यकता नहीं है; क्योंकि भारतीय पुरातत्व के माननीय विद्वान डाँ० वासुदेवशरण ग्रग्रवाल ने ग्रपनी भूमिका में इस ग्रंथ की महत्ता सिद्ध कर दी है। इसमें ग्रंथकार ने जो चित्र दिये हैं, उनसे भी यह स्पष्ट होता है कि ग्रंथकार ने कितनी खोज ग्रावर लगन से यह ग्रंथ तैयार किया है। इसमें जो दो बड़े मानचित्र दिये गये हैं, उन्हें भी ग्रंथकार ने ही अपनी देखरेख में तैयार कराया है। इन दोनों नक्शों की सहायता से ग्रंथकार ने ही अपनी देखरेख में तैयार कराया है। इन दोनों नक्शों की सहायता से ग्रंथकार के मित्र ग्रीर के काफी सहायता मिलेगी। इन मानचित्रों को प्रामाणिक बनाने में ग्रंथकार के मित्र ग्रीर बिहार-राज्य के पुरातत्व-विभाग के निर्देशक श्री कृष्णदेव जी ने बहुत ग्रंपिक परिश्रम किया है। ग्रतः भूमिका लिखकर ग्रंथ का महत्त्व प्रदिशत करनेवाले डाँ० वासुदेवशरण श्रग्रवाल ग्रीर मानचित्रों को प्रामाणिक रूप में तैयार करके, ग्रंथ के विषय को सुबोध बनाने में सहायता करने के लिए, श्रीकृष्णदेव जी के प्रति परिषद् हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करती है। ग्राशा है, हिन्दी-पाठकों को इस ग्रंथ का विषय सर्वथा नवीन और ग्रतीव रोचक प्रतीत होगा।

चैत्र संक्रान्ति, संवत् २०१० ]

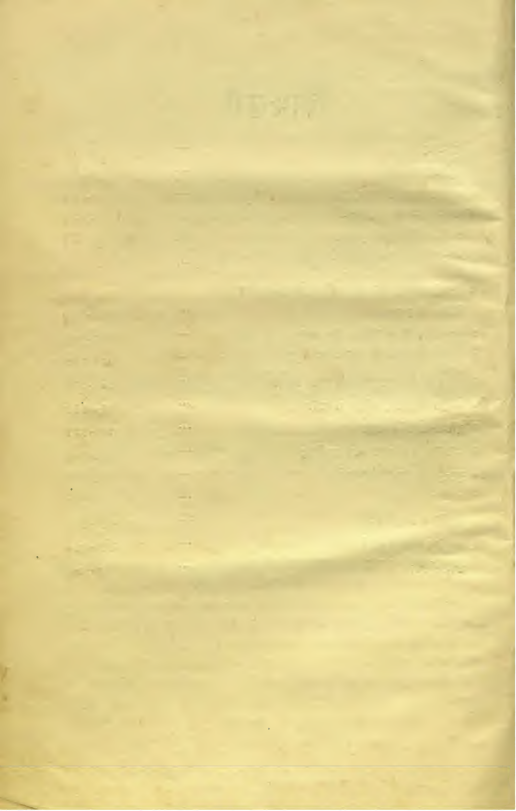
शिवपूजन सहाय (परिषद्-मंत्री)

actorial in

September 1

# विषय-सूची

| दो शब्द                                         | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | क- ग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|-------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| भूमिका                                          | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1- 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| प्राचीन भारत की पथ-पद्धति                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 5- 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| उत्तर भारत की पथ-पद्धति                         | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १२- २३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| द्त्तिण भारत की पथ-पद्धति                       | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २३- २७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| वैदिक चौर प्रतिवैदिक युग के यात्री              | ***                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २८- ४४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| इं॰ पू॰ पाँचवीं श्रीर छठी सदियों के राजमार्ग पर |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| विजेता श्रीर यात्री                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ४४- ६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| भारतीय पथों पर विजेता श्रीर यात्री              | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ६६- इद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ₹8-9°E                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| भारत का रोमन साम्राज्य के साथ व्यापार           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 398-998                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| संस्कृत श्रीर बौद्ध-साहित्य में यात्री          | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 130-144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| दिच्च-भारत के यात्री                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १४६-१६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| जैन-साहित्य में यात्री त्रोर सार्थवाह           | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | १६२-१७३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| गुप्त-युग के यात्री श्रीर सार्थ                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १७४-१८६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| यात्री श्रीर व्यापारी                           | **,*                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 380-295                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| समुद्रों में भारतीय वेड़े                       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | २१६-२३१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| भारतीय कला में सार्थ                            | • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | २३२-२४०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| उपक्रमिका                                       | •••                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 3- 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                 | भूमिका प्राचीन भारत की पथ-पद्धति उत्तर भारत की पथ-पद्धति द्विण भारत की पथ-पद्धति वैदिक और प्रतिवैदिक युग के यात्री है० पू० पाँचवीं और छठी सदियों के राजमार्ग पर विजेता और यात्री भारतीय पथों पर विजेता और यात्री महापथ पर व्यापारी, विजेता और यात्री सहापथ पर व्यापारी, विजेता और वर्षर भारत का रोमन साम्राज्य के साथ व्यापार संस्कृत और बौद्ध-साहित्य में यात्री दिख्ण-भारत के यात्री जैन-साहित्य में यात्री और सार्थवाह गुप्त-युग के यात्री और सार्थ | प्राचीन भारत की पथ-पद्धित  उत्तर भारत की पथ-पद्धित  उत्तर भारत की पथ-पद्धित  दिक्षण भारत की पथ-पद्धित  वैदिक और प्रतिवैदिक युग के यात्री  है० पू० पाँचवीं और छठी सदियों के राजमार्ग पर  विजेता और यात्री  भारतीय पथों पर विजेता और यात्री  महापथ पर व्यापारी, विजेता और वर्बर  भारत का रोमन साम्राज्य के साथ व्यापार  संस्कृत और बौद्ध-साहित्य में यात्री  वैक्ण-भारत के यात्री  जैन-साहित्य में यात्री और सार्थवाह  गुप्त-युग के यात्री और सार्थ  यात्री और व्यापारी  समुद्रों में भारतीय वेड़े  भारतीय कला में सार्थ |



#### दो शब्द

करीब सात शाठ साल हुए मैंने बौद्ध और जैन साहित्य का अध्ययन आरंभ किया था। इस अध्ययन का उद्देश्य प्राचीन भारतीय संस्कृति के उन सामाजिक पहलुकों की छानवीन की जिज्ञासा थी, जिनके बारे में संस्कृत-साहित्य प्रायः मीन है। मैंने अपने अध्ययन के कम में इस बात का अनुभव किया कि प्राचीन बौद्ध, जैन और कहानी-साहित्य में बहुत-से ऐसे श्रंश बच गये हैं, जिनसे प्राचीन भारतीय पथपद्धति ब्यापार, सार्थ के संगठन तथा सार्थवाह की स्थित पर काफी प्रकाश पहता है। प्राचीन कहानियाँ हमें बताती हैं कि अनेक कठिनाइयों के होते हए भी भारतीय साथ स्थल और जलमार्गों में बराबर चलते रहते थे, और यह उन्हीं सार्थों के श्रदम्य उत्साह का फल था कि भारतीय संस्कृति श्रीर धर्म का वृहत्तर भारत में प्रसार हुआ। इन कहानियों में ऐतिहासिकता हुँदना शायद ठीक नहीं होगा, पर इसमें संदेह नहीं कि कहानियों का आधार साथों और यात्रियों की वास्तविक अनुभृतियाँ थीं । अभाग्यवश भारतीय साहित्य में प्रीथियन समुद्र के पेरिष्लस के यात्रा विवरण अथवा टाल्मी के भूगोल की तरह कोई प्रन्थ नहीं बच गया है, जिनके आधार पर हम ईसा की प्रारंभिक सदियों की मार्ग-पद्धति और व्यापार पर प्रकाश डाज र.कें। फिर भी प्राचीन भारतीय साहित्य जैसे महानिद्दे स बीर वसदेव हिंदी में कुछ ऐसे श्रंश बच गये हैं, जिनसे पता लगता है कि भारतीयों को भी प्राचीन जल और स्थल-पथों का काफी पता था। इतना ही नहीं, बहुत से उद्धरणों से तरइ-तरह के मार्गों, उनपर आनेवाली कठिनाइयों, जहाजों की बनावट, समुद्री हवाओं, श्रायात निर्यात के मार्ग इत्यादि पर प्रकाश पहता है।

पथ-पद्धति और ज्यापार का राजनीति से भी गहरा संबंध रहा है इसीजिए मैंने 'सार्थवाह' के साथ तरकाजीन राजनीतिक परिस्थितियों का भी यथाशकि खुजासा कर दिया है। राजनीतिक परिस्थितियों को सामने रखने से पथ-पद्धति और ज्यापार के इतिहास पर काफी प्रकाश पड़ता है। उदाहरण के जिए ईसा की प्रारंभिक सिदयों में भारतीय ज्यापार के विकास का कारण एक तरफ तो किन्छ द्वारा एक विराट साम्राज्य की, जो चीन की सीमा से जेकर प्रायः संपूर्ण उत्तर भारत में फैजा हुआ था, स्थापना थी, जिससे मध्य प्रिया का मार्ग भारतीय ज्यापारियों और मूस्थापकों के जिए खुज गया, और दूसरा कारण रोमन साम्राज्य की स्थापना थी जिसकी वजह से जाज सागर का रास्ता केवज अरबों की एकस्विता न होकर, सिकंदरिया के रहनेवाजे यूनानी ज्यापारियों और कुछ हद तक, भारतीय ज्यापारियों के जिए मी खुज गया। इन्ही राजनीतिक परिस्थितियों के कारण हम तत्काजीन भारतीय साहित्य में अभिजेखों तथा कजा रोमन साम्राज्य के साथ भारत के बढ़ते हुए ज्यापार

का ग्रामास पाते हैं। ग्रहिकमेडु, ग्रंकोटा (बहोदा), ब्रह्मितिर (कोक्हापुर), कापिशी (बेग्राम) ग्रीर तचिशाला के पुरातात्विक क्षत्रेवयों से भी भारत ग्रीर रोम के ज्यापारिक संबंध पर श्रव्हा प्रकाश पहता है। पर रोम ग्रीर कुषाण साम्राज्य के पतन के बाद ही पथ-पद्धति पर पुनः किटनाइयाँ उपस्थित हो गई ग्रीर ज्यापार दीला पढ़ गया। शक-सातवाहनों के युद्धों के तल्ल में भी रोम के साथ फायदेमंद ज्यापार एक मुख्य कारण था। दोनों ही भड़ीच के बंदरगाह पर श्रपना कज्जा रखना चाहते थे। सातवाहनों का उज्जैन ग्रीर मथुरा के राजमार्ग पर कज्जा करने का प्रयत्न भी उत्तर भारत के ज्यापार पर श्रधकार रखने का ग्रोतक है। भड़ीच की जड़ाई-भिड़ाई की वजह से ही माखाबार में मुचिरी यानी क्रेंगनोर के बंदरगाह की उन्नति हुई श्रीर रोमन जहाज मौसमी हवा के ज्ञान का लाभ खेकर सीध वहाँ पहुँचने लगे। कुछ विद्वानों का मत है कि शक-सातवाहनों की कशमकश के फलस्वरूप ही भारतीय भूस्थापकों ने सुवर्ण भूमि की श्रोर श्रपने कदम बढ़ाये। राजेन्द्र चोल की सुवर्णभूमि की दिन्विजय में भी शायद ज्यापार एक मुख्य कारण रहा हो।

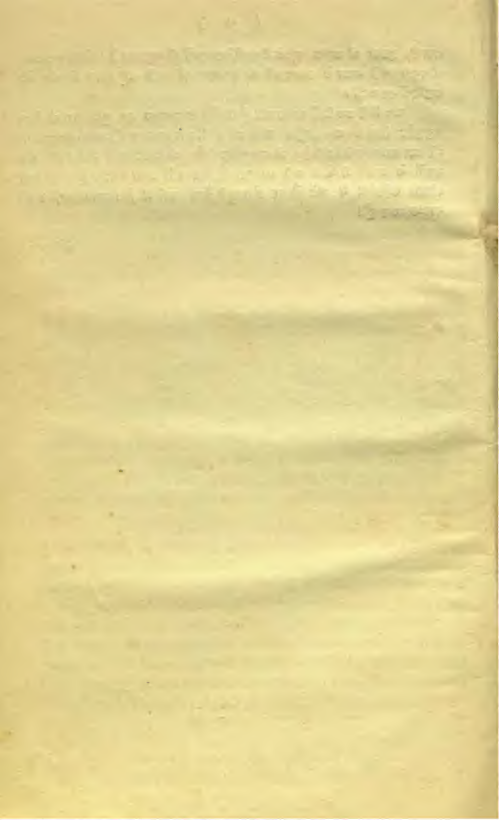
प्राचीन साहित्य से हमें भारतीय मार्गों और उनपर चलनेवाले साथों के बारे में अनेक ज्ञातन्य बातों का पता चलता है। रास्तों पर अनेक प्राकृतिक कठिनाइयों का सामना तो करना ही पड़ता था, डाकुओं और जंगली जानवरों से भी उन्हें हमेशा भय बना रहता था। सार्थ की रचा का भार सार्थवाह पर होता था और वह बड़ी मुस्तेदी के साथ सार्थ के खाने पीने, ठहरने और रचा का प्रबंध करता था। समुद्रीयात्रा में तो खतरे और अधिक बढ़ जाते थे। तुकान, पानी में छित्री चटानों, जलजंतुओं और जल-दस्युओं का बराबर डर बना रहता था। इतना ही नहीं, बहुधा विदेश में माल खरीदते समय ठग जाने का भी अवसर आता था। इन सब से बचने का एक मात्र उपाय निर्यामक और सार्थनाह की कार्य-कुशलता थी। बौद्ध साहित्य से तो इस बात का पता चलता है कि प्राचीन भारत में निर्यामकसूत्र नाम का कोई प्रन्थ था जिसमें जहाजरानी की सब बातें था जाती थीं। इस प्रन्थ का अध्ययन निर्यामक के लिए आवस्यक था। नाविकों की अपनी श्रेषियाँ होती थीं।

यातायात के साधन जैसे बैलगाड़ी, घोड़े, लच्चर, ऊँट, बैल, नाव, जडाज इत्यादि के बारे में भी प्राचीन साहित्य में कुछ विवरण मिलता है। जहाजरानी संबंधी बहुत से प्राचीन शब्द भी यदाकदा मिल जाते हैं। पर यातायात के साधनों का ठीक रूप प्रस्तुत करने के लिए भारतीय कला का आश्रय लेना आवश्यक है। अभागवशा प्राचीन कला में बैलगाड़ी, जहाज नाव इत्यादि के चित्रण कम ही हैं। सिरवाय, भरहुत, अमरावती और अजंटा और कुछ सातवाहन सिक्कों को छोड़ कर भारतीय नावों और जहाजों के चित्रण नहीं मिलते। भाग्यवश बाराबुडूर के अर्थचित्रों में जहाजों के चित्र पाये जाते हैं। वे भारतीय जहाजों की प्रतिकृतियाँ हैं अथवा हिद्पशिया के जहाजों की — यह तो ठीक-ठीक नहीं कहा जा सकता, पर यह संभव है कि वे भारतीय जहाजों की प्रतिकृतियाँ हों। मैंने इस संबंध की सामग्री तेरहवें अध्याय में इकटी कर दी है।

पुस्तक भौगोलिक नामों से जिसमें संस्कृत, पाली, प्राकृत, लातिनी, यूनानी, श्ररबी, चीनी इत्यादि नाम हैं, भरी पड़ी है जिसके फलस्वरूप कहीं कहीं एक ही शब्द के मिन्न उच्चारण था गये हैं, श्राशा है पाठक इसके लिए सुमे जमा करेंगे। श्रुद्धि-पत्र भी बढ़ा हो गया है, इसका भी कारण पुस्तक में अपिरिचित शब्दों की बहुतायत है। बिहार-राष्ट्रभाषा-पिरविद् ने बड़ी खगन के साथ छुपाई की देखभाज की, नहीं तो पुस्तक में और भी अशुद्धियाँ रह जातीं।

श्रंत में में उन मित्रों का श्राभारी हूँ जिन्होंने समय-समय पर मुक्ते परामर्श देकर श्रनुगृहीत किया। डा० बासुदेव शरण को तो मैं क्यां धन्यवाद दूँ, उनकी छत्रछाया तो मेरे उपर बराबर बनी रहती है। श्री राम स्वेदार और श्री वाखणकर ने रेखा चित्रों और नकशों के बनाने में मेरी बड़ी सहायता की, अतएव मैं उनका श्राभारी हूँ। मेरी परनी श्रीमती शांतिदेवी ने घंटों बैठकर प्रेस-कापी तैयार करने में मेरा हाथ बटाया, उनको क्या धन्यवाद दूँ!

मोतीचन्द्र



## भूमिका

'सार्थवाह' के रूप में श्री मोतीचन्द्रजी ने मातृभाषा हिन्दी को अत्यन्त रखाध नीय बस्तु भेंट को है। इस विषय का अध्ययन उनकी मीलिक कराना है। अङ्गरेजी अथवा बन्य किसी भाषा में भारतीय संस्कृति से सम्बन्धित इस महत्त्वपूर्ण विषय पर कोई प्रन्थ नहीं लिखा गया । निस्संदेह मातीचन्द्रजा की लिखी हुई पहली पुस्तक 'भारतीय वेशभूपा' भीर प्रस्तुत 'सार्थवाह' पुस्तक को पढ़ने के लिये ही यदि कोई हिन्दी सीखे तो भी उसका परिश्रम सफल होगा । पुस्तक का विषय है -प्राचीन भारतीय व्यापारी, उनकी यात्राएँ, क्रयविकय की वस्तएँ व्यापार के नियम, और पथ-पद्धति । इस सम्बन्ध की जो सामग्री वैदिक युग से लेकर ११वीं शती तक के भारतीय साहित्य (संस्कृत, पाली, प्राकृत आदि में) युतानी और रोम रेशीय भीगाजिक वृत, चीनी यात्रियों के वृत्तान्त, एवं भारतीय कजा में उर्जाध्य है, उसके धनेक बिखरे हुए परमाणु में को जोड़कर खेखक ने सार्थवाह रूपी भव्य सुमेह का निर्माण किया है जिसकी ऊँची चोटी पर भारतीय सांस्कृतिक ज्ञान का प्रखर सूर्य तपता हुमा दिखाई पढ़ता है और उसकी प्रस्फुटित किरगों से सैकड़ों नए तथ्य प्रकाशित होकर पाठक के दृष्टिपथ में भर जाते हैं। भारतीय संस्कृति का जो सर्वांगीय इतिहास स्वयं देशवालियां द्वारा अगले पचास वर्षों में जिला जायगा उसकी सच्ची आधार-शिजा मातोचन्द्रजी ने रख दी है। इस प्रन्थ को पढ़कर समक्त में आता है कि ऐतिहासिक सामग्री के रश्त कहाँ छिपे हैं, अनेक गुप्त-प्रकट खानों से उन्हें प्राप्त करने के जिये भारत के नवोदित ऐतिहासिक को कौन-सा सिदाण्यन जगाना चाहिए, और उस चचुप्मता से प्राप्त पुण्कल सामग्री को लेखन की चमता से किस प्रकार सूर्त रूप दिया जा सकता है। पुस्तक पढ़ते-पढ़ते पश्चिमी रानाकर और पूर्वी महोद्धि के उसपार के देशों और द्वीपों के साथ भारत के सम्बन्धों के कितने ही चित्र सामने आने जगते हैं। द्यडी के दश कुमार चरित में ताम्रबिप्ति के पास आए हुए एक यूनानी पोत के नाविक-नायक (कप्तान) रामेषु का उल्बेख है। कौन जानता था कि यह 'शमेषु' सीरिया की भाषा का शब्द है जिसका अर्थ है 'सुन्दर ईसा' ( राम = सुन्दर ; ईपु = ईसा ) ? ईसाई धमें के प्रचार के कारण यह नाम उस समय यवन नाविकों में चल चुका था। गुप्तकाल में भारत की नौसेना के बेड़े कुशल चेम से थे। रत्नार्यं वां की मेखला से युक्त भारतभूमि की रचा और विदेशी ब्यापार दोनों में वे पटु थे। अतएव दणडी ने जिल्ला है कि बहुत सी नावों से चिरे हुए 'मद्गु' नामक भारतीय पोत ( मद्गु = मपटा मारनेवाका ससुदी पची, अक्ररेजी सी-राज ) ने यवन-पोत को घेर कर धावा बोज दिया पु० २३६-४०)।

'सार्थवाइ' शब्द में स्वयं उसके अर्थ की ब्याख्या है। अमरकोप के टीकाकार चीर स्वामी ने खिला है—'जी पूँजी द्वारा ब्यापार करनेवाजे पान्थों का अगुन्ना हो वह सार्थवाह है' ( खार्थान् सचनान् सरतो वा पान्थान् बहति सार्थवाहः, अमर ३।३।७८)। सार्थं का वार्य दिया हैं 'बाना करनेवाले पान्धी का समृह' (साथीं अवनवृत्त्वम्, वागर शशाधर )। बस्ततः सार्थं का बाभिप्राय वा 'समान या सहयुक्त वर्थं ( पूँजी ) वाले' व्यापारी । जो बाहरी मंदियों के साथ व्यापार करने के खिये एक साथ टींडा कादकर चलते थे, वे 'साय' कहताते थे। उनका नेता उपेध्य व्यापारी सार्थवाह कहजाता था। उसका निकटतम शकरेकी वर्याय 'कारवान-जीवर' है। दिन्दी का साथ शब्द सं० साथ से निकला है: किन्स उसका वह प्राचीन पारिभाषिक बाध लग्न हो खका है। जेलक के बालसार (प्र॰ २३) सिन्धी भाषा में 'साथ' शब्द का वह अर्थ सुरचित है। कोई एक उरसाही ब्यापारी साथ बनाकर ब्यापार के खिथे उठता था। उसके सार्थ में और लोग भी सम्मिलित हो जाते थे जिसके निश्चित नियम थे। सार्थ का उठना क्यापारिक चेत्र की बड़ी घटना होती थी। धार्मिक तीर्थ यात्रा के खिये जैसे संव निकलते थे और उनका नेता संवपति (संववई, मंग्रती होता था वैसे ही स्थापारिक चेत्र में सार्थवाह की स्थिति थी। भारतीय स्याशरिक जगत में जो सोने की सेती हुई उसके फूबे पुष्प जुननेवाले व्यक्ति सार्यवाह थे। बुद्धि के धनी, सस्य में निष्ठावान् , साइस के भंडार, व्यावहारिक सुमन्यूम में पूरो हुए, बवार, बानी, धर्म और संस्कृति में रुचि रखनेवाले, नई स्थिति का स्वागत करनेवाले, देश-विदेश की जानकारी के कीप, यवन, शक, पहुच, रोमक, ऋषिक, हुए, पक्रए आदि बिडेशियों के साथ कंथा रगवनेवाले, उनकी भाषा और रीति-नीति के पारली-भारतीय सार्चवाह महोव्धि के तटपर स्थित ताम्रजिष्ठि से सीरिया की भन्ताखी नगरी ( Antiochos । तक, यव द्वीप और कटाइ द्वीप ( जावा और केटा ) से चीवामंडता के सामुद्रिक वसमें चौर पश्चिम में यदन बर्बर देशों तक के विशाब जब थवा पर छा गए थे।

प्रस्तुत पुस्तक के तेरह कष्यायों में सार्थवाह और उनके क्यापार से सम्बन्धित बहुविध सामग्री कम बार सजाई हुई है। भारतीय क्यापार के दी सहस्र वर्षों का चलचित्र उसमें उनस्थित है। प्राचीन भारत की पय-पद्धित ( घ० १ ) में पहली बार ही व्यापार की धमनियों का इकट्ठा चित्र हमें मिलता है। अथवेदेद के पृथिवी सूक्त में ही अपने सक्ये-चौदे देश की इस विशेषता — जनायन पन्धीं — पर प्यान विलाया गया है—

ये ते पन्थानो बहुवो जनावना रथस्य बन्धीनसञ्ज्ञ यातवे। यै: संबरन्धुभये भद्रपापास्तं पन्धानं जयेमानमित्र मतस्करम्, याच्छुवं तेन नो सृह् । अथर्व १२।१।४७]

यह मंत्र भारतीय सार्थवाइ संघ की बन्नाटिबिपि होने योग्य है इसमें इतनी वातें कही गई दें-

- ( ) इस भूमि पर पन्थ या मार्गी की संख्या अनेक है ;
- (२) वे पन्य जनायन अर्थात् मानवों के वातायात के प्रमुख साधन है ;
- (३) उन मार्गों पर रथों के बस्मै या रास्ते विखे हैं। (धर्वाचीन वाहनों से पूर्व रथों के वाहन सबसे अधिक शीवतामी और आख्य योग्य थे)।
- (४) माज दोनैवाजे शक्टों (धनसा ) के आवासमन के जिये (यातवे ) भी वे ही प्रमुख साधन थे।
  - ( १ ) इन मार्तो पर भले-बुरे सभी को समान रूप से चलने का कविकार है।
- ं ( ६ ) किन्तु इन पर्यो पर राष्ट्र भीर चोर्-बाकुओं का भय इटना आवश्यक है।

(७) जो सब प्रकार से सुरचित और कल्यायकारी पथ हैं, वे पृथिवी की प्रसन्नता के सुचक हैं।

भारत के महापर्थी के जिये ने बाहरा बाज भी उतने ही पक्के हैं जितने पहले कभी थे। भारतवर्ष के सबसे महश्वपूर्ण यात्रा-मार्ग 'उत्तरी महापथ' का वर्णन इस प्रन्थ में विशेष ध्यान देने योग्य है। यह महाप्य किसी समय कास्प्यिन समुद्र से चीन तक एवं बाल्हीक से पाटलियुत्र-तान्निकित तक सारे एशिया भूखंड की विराट धमनी थी। पाणिन ( ४०० ई० पू) ने इसका तःकालीन संस्कृत नाम 'उत्तरपथ' जिला है ( उत्तरपर्धनाहतं च, १।१।७७ )। इसे ही मेगस्थने ने 'नादन रूट' कहकर उसके विभिन्ना भागों का परिचय दिया है। कौटिल्य का हैमवत पथ इसका ही बाल्हीक तवशिलावाला दकदा था। इस दकदे का सांगोंपांग इतिहास फ्रेंच विद्वान् श्री फूशे ने दो बड़ी जिल्हों में प्रकाशित किया है। इप की बात है कि उस भौगोलिक सामग्री का भरपूर उपयोग प्रस्तुत प्रनथ में किया गया है। ए॰ ११ पर हारहूर की ठीक पहचान हर होती या घरग-दाव (दिक्लनी अफगानिस्तान) के इलाके से है। हेरात का प्राचीन ईरानी नाम हरइव ( सं॰ सारव ) था । नदी का नाम सरयू आधुनिक हरीरूद में सुरवित है। ए॰ ११ पर परिसिन्धु का पुराना नाम पारेसिन्धु था जो महाभारत में आया है। इसी का हु-ब ह अक्ररेजी रूप द्रांस इंडस है। पाणिनि ने सिन्ध के उस पार की मशहूर घोड़ियों के लिये 'पारे-बडवा' (६।२।३२) नाम दिया है। भारतीय साहित्य से कई पथों का क्यौरा मोतीचंद्रजी ने द्वाँद निकाला है। इतिहास के बिये साहित्य के उपयोग का यह बढ़ा उपादेय ढंग है। महाभारत के नजोपाक्यान में ग्वाजियर के कौतवार प्रदेश ( चम्बज-बेतवा के बीच ) में खड़े होकर दक्षियन के रास्तों की ओर इंडि डावते हुए क्झा गया है-एते गच्छन्ति बहवः पन्थानो दिच्छापथम् (वनपर्व ४८।२)। और इसी प्रसंग में 'बहवः पन्थानः' का ब्यौरा देते हुए विदर्भ मार्ग, दिच्या कोसलमार्ग और दिच्यापथ मार्ग इन तीन पथों के नाम दिये हैं। वस्तुतः आज तक रेल पथ ने ये ही मार्ग पकदे हैं।

वैदिक साहित्य में सार्थवाह शव्द नहीं झाता; किन्तु पणि नामक ज्यापारी और वाणिज्य का वर्णन झाता है। यह जानकर प्रसन्नता होती है कि प्ंजी के झर्थ में प्रयुक्त हिन्दी शव्द 'गथ' 'प्रथ' से निकला है जो वैदिक शब्द 'प्रथिन' 'प्रजी वाला में प्रयुक्त है। वैदिक साहित्य में नौ सम्बन्धी शव्दों की बहुतायत से स्न मुद्रिक यातायात का भी संकेत मिलता है वेद नावः समुद्रियः)। खगभग रवीं शती ई॰ प्॰ के बौद्ध साहित्य से यात्राओं के विषय में बहुत तरह की जानकारी मिलने लगती है। यात्रा करनेवालों में ज्यापारी वर्ग के झतिरिक्त साधु-संन्यासी, तीर्थयात्री, फेरीवाले. घोड़े के ज्यापारी, खेलनागरीवाले, पदनेवाले झात्र एवं पदकर देश-वर्शन के लिये निकलनेवाले घरक नाम विद्वान् सभी तरह के लोग थे। पथों के निर्माण और सुरचा पर भी पर्याप्त प्यान दिया जाने लगा था। फिर भी तरह-तरह के चोर-डाक्त मार्ग पर जगते थे जो पान्थवातक पा परिपन्थिन कहे जाते थे (पाणिनि सूत्र ४।४)३६ परिपन्थं च तिष्ठति)। पाणिनि सूत्र ४।२।६६ की टीका में एक प्राचीन बैदिक प्रार्थना उदाहरण के रूप में मिलती है— मा खा परिपन्थिनो विदन्द, झर्यात् 'भगवान् करे कहीं तुम्हें रास्ते में बटमार लोग न मिलें।'

फिर भी साथे की रचा का कुल उत्तरदायित्व साथैबाद पर ही रहता था और वे अपनी भोर से पहरेदारों की व्यवस्था रखते थे। जंगल में से गुजरते समय आटविकों के मुखिया भी कुछ देने पर रचा का भार संभाजते थे जिस कारण वे 'भटवी पाल' कहे जाने लगे।

सार्थं की सहायता के लिये साज-सामान की पूरी व्यवस्था रहती थी। रैसिस्तानी वाजाओं को सकुशन पार करने का भी पका प्रवन्ध रहता था। मण्यदेश की तरफ से वर्षे या वन्त्र को जानेवाना वर्ण्युप्थ नामक मार्थं कहे रेगिस्तान में से गुजरता था जो सिन्ध नदी के पूरव में थल नामक बालूका प्रदेश होना चाहिए ( वर्ण्युप्थ जातक सं० र )। इसी प्रकार द्वारवती (द्वारका) से एक रास्ता माववान के रेगिस्तान मरुधन्व को पार करके प्राचीन सीवीर की राजधानी रोक्क वर्तमान रोजी) से मिलता था और वहाँ से अगले पदाव पार करता हुआ कम्बोज (मध्य पृश्चिया) तक चला जाता था, जहाँ आगे उसे तारिम या गोबी का रेगिस्तान 'प्रावत धन्व' पार करना पड़ता था। रेगिस्तान की याथा में स्थलनिर्यामक नवर्त्रों की मदद से लार्थ का मार्ग-प्रदर्शन करते थे। इसी प्रकार के कुशन मार्ग-द्वाक समुद्र यात्रा में अलिनयांमक कहलाते थे। यूपारक नामक समुद्री नगर में 'निर्यामक सूल' की निर्यामत शिचा का प्रवन्ध था। समुद्री वात्राचों के सम्बन्ध में इस प्रन्थ में जितनी अधिक सामग्री मिलेगी उतनी पहले एक स्थान पर कभी संगृहीत नहीं हुई। समुद्र में एक साथ यात्रा करनेवाले संवात्रिक कहलाते थे। महाजनक जातक में पोत मन्त होने पर समुद्र में हाध-पैर मारते हुए महाजनक ने देनो मिलामेखला से जो बात-चीरा की वह भारतीय महानाविकों की यञ्जमपी हरता की परिचायक है—

'यह, कीन है जो समुद्र के बीच जहाँ कहीं किनारा गई। दीखता, हाथ मार रहा है ? किसका भरोसा करके तू इस प्रकार उत्तम कर रहा है ?

'द्वि मेरा विश्वास है कि जीवन में जब तक बने तब तक ब्यायाम करना चाहिए। इसीविध यद्यपि तीर नहीं वीसता पर में उद्यम कर रहा हैं।

'इस अबाह गंभीर समुद्र में तेरा पुरुषार्थं करना स्यर्थं है। तू तट तक पहुँचे विना समाम हो आपता।

'देखि, ऐसा क्यों कहती हो ? व्यायाम करता हुआ मर जाऊँ तो भी किल्दा से दो बचुँगा। जो पुरु की तरह उद्यम करता है वह पोछे पहलाता नहीं।

किन्तु जिस काम के पार नहीं पहुँचा जा सकता, जिसका परियाम नहीं दिखाई पदता वहाँ व्यायास करने का क्या नतीजा, जब सुरयु का धाना निश्चित हो।

'जो बर्बाक यह सोचकर कि में गर न पार्ज गा, उद्यम होंद देता है, तो होनेवाजी हानि में उसके दुवंज प्रायों का ही दोष है। सफजता हो या न हो, मनुष्य अपने जयम के अनुसार लोक में कार्यों की योजना बनाते हैं और यत्न करते हैं। कमें का फल निश्चित हैं, यह तो इसीसे प्रकट है कि मेरे और साथी हुव गए पर में अभी तक तैरता हुआ जीवित हूंं। अब तक मुक्तमें शक्ति हैं में व्यायाम कर्क गा, जब तक मुक्तमें बल है समुद्र के पार पहुँचने का पुरुषार्थ अवस्य करू गा। [महाजनक जातक, माग ६, सं० १६६, ए० ६४-३६] मियामेलला देवों दिख्या मारत की प्रसिद्ध देवी थी जो नाविकों को पूज्य और समुद्र-यात्रा की अधिकात्री थी। कन्या कुमारी से कंकर कटाड द्वीप तक उसका प्रभाव था और कावेरी के मुहाने पर स्थित पुढ़ार नामक तटनगर में उसका बढ़ा मन्दिर था। ऐसे ही स्थळ पात्रा में

वलनेवले सार्थवाहों के अधिष्ठाता देवता माणिभद्र यस थे। सारे उत्तर भारत में माणिभद्र की पूजा के लिये मन्दिर थे। मथुरा के परस्तम स्थान से मिली हुई महाकाय यस मृति माणिभद्र की ही है। लेकिन पवाया (प्राचीन पद्मावती, ग्वालियर) में माणिभद्र की पूजा का बड़ा केन्द्र था। उत्तर भारत में दिक्खन को जानेवाले सार्थ इसकी मान्यता मानते थे। वन पर्व के नलीपाख्यान में उच्लेख आता है कि एक बहुत बड़ा सार्थ लाभ कमाने के लिये चेदि जनपद को जाता हुआ। ६१-१२१) वेत्रवती नदी पार करता है और दमयन्ती उसी का साथ पकड़कर चेदि पहुँच जाती है। उस सार्थ का नेता घने जंगल में पहुँचकर यसराष्ट्र मिणिभद्र का स्मरण करता है परयाम्यिसन्वने कप्टे अमनुष्यनिषेविते। तथा नो यसराह मिणिभद्र: प्रसीदतु। (वन० ६१।१२६)।

संयोग से वनपर्व अ० ६१-६२ में महासार्थ का बहुत ही अच्छा वर्णन उपलब्ध होता है। उस महासार्थ में हाथी, घोड़े, रथों की भीड़भाड़ थी (इस्त्यश्वरथ संकुत्तम् )। उसमें बैल, गांधे ऊँट, और पैदलों की इतनी अधिक संख्या थी (गोखरोष्ट्राश्व बहुलपदाति जन-संकुत्तम्, ६२।६) कि चलता हुआ महासार्थ 'मनुष्यों का समुद्र' (जनार्णव ६२।१२) मा जान पड़ता था। समृद्ध सार्थ मंडल (६२।१०) के सदस्य सार्थिक थे (६२।६)। उसमें मुख्यतः ब्यापारी बनिये (विख्जः ) थे लेकिन उनके साथ वेद पारग बाह्मण भी रहते थे (६२।१०)। सार्थं का नेता सार्थवाह कहा जाता था। आई सार्थंस्य नेता वै साधवाहः शुचिस्मिते। ६१।६२२)। सार्थं में बड़े बूढ़े, जवान, बच्चे सब आयु के पुरुष स्त्री रहते थे —

सार्थवाहं च सार्थं च जना ये चात्र केचन। ६२।११७ यूनः स्थावरबालाश्च सार्थस्य च पुरोगमाः। ६२।११८

इस्त लोग मनचले भी थे जो दमयनती के साथ उठोली करने लगे लेकिन जो भले मानस थे उन्होंने दया करते हुए उससे सब हालचाल पूछा। यहाँ यह भी कहा है कि साथ के सागे-त्रागे चलनेवाले मनुष्यों का एक खत्था रहता था। सम्भवतः यह दुक्ड़ी मार्ग की सफाई का महत्त्वपूर्ण कार्य करती थी। सार्थवाह न केवल सार्थ का नेता था वरन् वह साथ के यात्रा-काल में अपने महासार्थ का प्रभु होता था (६-19२१)। सायकाल होने पर सार्थ की सवारियाँ थक जाती थीं सुपरिश्रान्तवाहाः। भौर तब सार्थवाह की सम्मित से किसी अच्छे स्थान में पड़ाव (निवेश, ६२।४; ग्रहत्करर सूत्र माय्य २०-६१ में भी सार्थ की बस्ती निवेश कही गयी है।) डाला जाता था। इस साथ ने क्या भूल की कि सरोवर का रास्ता खेककर पड़ाव डाल दिया। आधीरात के समय हाथियों का मुंड पानी पीने आया और उसने सोते हुए सार्थ को रींद डाला। इन्छ इचल गए, इन्छ डरकर माग गए, सार्थ में हाहाकार मच गया। जो बच गए हतशिष्टैः उन्होंने फिर शागे की यात्रा ग्रह्म की। प्राचीन काल में महासार्थ का जो ठाट था उसका अच्छा चित्र महाभारत के इस वर्णन में बचा रह गया है।

सार्थवाहों और जल-धल के बाश्रियों द्वारा भारतीय कहानी साहित्य का भी खूब विस्तार हुआ। समुद्र के सम्बन्ध में बनेक यस, नाग, मृत-प्रेतों की और भाँति-माँति के जलचर एवं देवी आश्चरों की कहानियाँ नाविकों के मुँह से सुनी जाती थीं। स्रोग यात्रा में इनसे अपना समय कारते थे, अतएव उन कहानियों के अभिप्राय साहित्य में भी भर गए। पु० ६६ पर समुद्रवायिक जातक (जा॰ भाग ४) के एक विश्वित्र सदतरया की मोर विशेष क्यान जाता है—'पक समय कुद्ध बहद्यों ने जोगों से साज बनाने के लिये रकम उधार जी, पर समय पर वे साज न बना सके। प्राइकों से तंग आकर उन्होंने विदेश में बस जाने की कानी भीर एक बदा जहाज बनाकर उसपर सवार हो समुद्र की चोर चल पर्वे : इवा के कल से चलता हुआ उनका जहाज एक द्वीप में पहुँचा, जहाँ तरद तरह के पेद-पौधे, यावल, ईल, केले, याम, आयुन, कटहल, नारियल इत्यादि उग रहे थे। उनके आने के पहले ही एक टूटे जहाज का यात्री आनन्द से उस द्वीप में रह रहा था और खुशी की उमंग में गाता रहता था—वे दूसरे हैं जो बोते और हल चलाले हुए अपनी मिहनत के पसीने की कमाई खाते हैं। मेरे राज्य में उनकी जरूरत नहीं। भारत है नहीं, यह स्थान उससे अच्छा है।' यह वर्योन होमर इत बोडिसी के उस द्वीप की याद दिलाता है जिसमें कामधाम न करनेवाले, केवल मधु चल कर जीवन बितानेवाले 'लोटस-ईटर्स (मण्डदीं) के द्वीप का निमंत्रया दिया था; किन्तु उस कमयुव वीर को वह जीवन कम नहीं हचा। अवस्य ही इस जातक में उसी प्रकार का अभिपाय उनिज्ञित्वत है।

खेलक ने उचित ही यह प्रश्न उठाया है कि साथ में सम्मिलित होनेवाले कई व्यापारियों में परस्वर सामा और कोई 'समय' या इकरारनामा होता था या नहीं । ए० ६४ पर संग्रहीत जात हों के प्रमाणों से तो यह निरुचय होता है कि सार्थ दिया अपने में से एक को नायक या जेटडक मानते थे (वही साध्वाह या साथ का नेता होता था , उनमें कई ब्यापारियों के बीच सामेदारी की प्रथा थी, और हानि लाभ के विषय में सामेदारी में बावसी इकरार भी होता था। हां वक सार्थ के सभी सदस्य सार्थिकों (= साथियों) में इस प्रकार का साम्ता हो यह सावश्यक नहीं था। जो स्वापारी इस प्रकार का सामा करके स्वापार के खिये उठते थे, उनके स्यापार को बोतित करने के खिये ही संसूय-समुख्यान यह अन्वर्थ शब्द भाषा में प्रचित्रत हुआ ज्ञात होता है। एक ही साथ के सदस्य हानिसाभ के जिये पुण्जी का सामा करने की दृष्टि से कई दुर्जी में बंटे हुए हो सकते थे। इस बारे में उन्हें स्वाभाविक दंग से अपने संबंध जोड़ने की दुट थी। खेकिन एक याचा में समान सार्यवाह के नेतृत्व में एकडी जलयान या प्रवहता पर यात्रा करनेवाले सब व्यावारी चाहे उनमें पूंजी का सामा हो या न हो, सांयाधिक वह जाते थे। वस्तुतः कान्ती हिंह से उनके जापसी उत्तरदायित्व और सममीतों की मर्यादाएँ सौर स्वरूप क्या थे, यह विषय बभी तक पुँचवा है, जैसा मोती चन्द्र जी ने स्वीकार किया है। स्मृतियों, उनकी टीकाबों. और सम्भव है मध्यकालीन निबन्धों के बालीचनात्मक बम्ययन से इस दिपय पर चविक प्रकाश दाला जा सके।

मौर्य युग की स्थापना के भाल-पाल की दशाबिदयों में भारतीय इतिहास की महस्वपूर्ण घटनाएँ घटों। तभी किएशा से माइंसोर तक का महासाम्राज्य स्थापित हुचा जिसका प्रभाव क्यापार, संस्कृति और धर्म के लिये बहुत अच्छा रहा। इस प्रसंग में लेखक ने सिकन्दर के भारतीय सुगोल की भी कुछ चर्चां की है ( पृ० ७१ - ७३ ) वस्तुतः यूनानियों ने भारतीय सुगोल के तत्कालीन नामों के जो रूप दिए हैं उनमें संस्कृत नामों की फेर बदल हो जाने से अपने नाम भी अभी तक विदेशी से खगते रहे हैं। पाणिनीय भूगोल की सहायका

से इन पर कुछ प्रकाश डाजना सम्भव हो सका है। नगरहार के पास जिस हस्तिन् के प्रदेश का उल्लेख आया है वह पाणिनि का हास्तिनायन (६।४।१७४) यूनानी Astakenoi था जो पुष्कलावती के आस-पास था। यूनानियों ने दो नाम और दिए हैं; एक Aspasioi जो कुनद नदी की दोणी में बसे थे पाणिनि के आस्वायन थे (शाश १०), भौर दूसरे Assakenoi जो स्वात नदी के प्रदेश में बसे आश्वकायन (शाश क) थे। इन्हीं का एक नाम Assakeoi भी बाता है जिसके समन्तक पाणिनि का बरवकाः शब्द था। श्रश्वक या आश्वकायनों का सुदृढ़ शिरि दुर्ग Aornos था जिस पर अधिकार करने में सिकन्दर के भी दांतों में पसीना आ गया था। उसका पाणिनीय नाम वरणा । धारा=२ ) था। स्टाइन ने इस दुर्ग को खोज निकाला था। इस समय उसे ऊया या ऊपारा कहते हैं। यहाँ के वीर भ्रश्वक स्त्री, बच्चों समेत तिल-तिल कट गए ; पर जीते जी उन्होंने वरणा के अजय गिरिदुर्ग में शत्र का प्रवेश नहीं होने दिया। अन्य नामों में गौरीयन गौरी नदी के तटवासी थे, न्यासा प्तंजित का नैश जनपद ज्ञात होता है, युनानी मुसिकनोस ब्याकरण के मुचुकिण, श्रोरिताइ वार्तेय, श्रारिवताइ श्रारभट जिसके नाम पर साहित्य में आरभटी वृत्ति शब्द प्रचितत हुआ, बाल्मनोई बाह्मण्क जनपद था जिसका उल्लेख पाणिनि (४।२।७२, ब्राह्मण्कोदिण्के संज्ञायाम् ; ब्राह्मण्को देशः यत्रायुधजीविनो बाह्यसकाः सन्ति, काशिका ) भीर पतंजिल बाह्यसको नाम जनपदः ) होनों ने किया है। पतंजित ने इसी के पड़ौस में बसे हुए ग्रूदक नाम चित्रयों का भी उल्लेख किया है जो यूनानियों के Sodrae या Sambos थे। इनसे और मोतीचन्द्र जी ने जिन बन्य नामों को संस्कृत पहचान दी है, उनसे यह सिद्ध हो जाता है कि यूनानी भौगो-जिक सामग्री का ठोस आधार भारतीय भूगोज में विद्यमान था। उसकी पहचान के जिये इमें अपने साहित्य को टरोजना आवश्यक है। जेखक का यह सुमाव कि जैन साहित्य के २४३ जनपद सम्भवतः मौर्यं साम्राज्य की भुक्तियां थीं ( ए० ७४ ) एक दम मौलिक है। कौटिल्य में प्रतिपादित कई प्रकार के पथों का और शुल्क के नियमों का विवेचन भी बहुत अच्छा हुआ है। द्रोग्यमुख (पृ॰ ७७) का प्रयोग सिन्धु नद पर स्थित स्रोहिन्द के उसपार शकरदराँ ( शक द्वार ) के खरोड़ी जेल में आया है जहाँ उसे 'द्रणमुख' कहा है। इसका टीक अर्थ उन पत्तनों का वाची था जो किसी नदी की घाटी के अन्त में स्थित होते थे और अपने पीछे फैली हुई दोणी के ब्यापार के निकास मार्ग का काम देते थे। ऐसे पत्तन समुद्र के कच्छ में भी हो सकते थे, जैसे भरुकच्छ और श्रुपीरक जिनके पीछे नदी-दी शियों की भूमि फैली थी। डाकेमार जहाजों (पाइरेट बोट ) के लिये प्राचीन पारिभाषिक शब्द 'हिस्तिका' ध्यान देने योग्य है ( पृ० ७३ )। मौर्यकाल में राज्य की छोर से ग्यापार को सुरचित बौर सुध्यवस्थित करने की बोर बहुत ध्यान दिया गया था, ऐसा अर्थशास्त्री की प्रभूत सामग्री से स्वष्ट होता है। उसके बाद शुंगकाल में भी वही ब्यवस्था चलती रही। मौयौं ने भी जो कार्य नहीं किया था अर्थात् सामुद्रिक व्यापार की उन्नति, उसे सातवाहन राजान्त्री ने प्रा किया।

स्त्राबों ने शकों की जिन चार जातियों के नाम गिनाए हैं उनके पर्याय भारतीय साहित्य और पुरातश्व में मिले हैं, जैसे Asii आर्थी या ऋषिक जाति थी। मथुरा में कटरा केशव देव से प्राप्त बोधिसत्य मूर्ति को चरण चौकी पर धमोहा नाम की स्त्री आसी

( = आयों ) कही गई है। दुविष्क के पुरुषशाखाबाखें स्तरम खेल में शौक य और प्राचीनी नाम लाये हैं जो Sacaraucae और Pasiani के ही रूप जात होने हैं। तुलार तो तुपार है ही जिनके Tochari नाम पर भाट में कनिष्क के देवकुलवाला टोकी टीला खाजतक टोकरी टीला कहलाता है। ऋषिकों का कितना अधिक परिचय महाभारतकार को था यह बात १० १४ पर दिए हुए विवरण से ज्ञात होती है। ऋषिक ही भारतीय इतिहास के यूची हैं। चीनी यूची शब्द का अर्थ 'चन्द्र कवीला' खादिप्य की उस कराना से एक दम मिल जाता है जिसमें ऋषिकों को चन्द्र की सन्तान कहा है। ए० १४) ये तथ्य भारतीय इतिहास के मूले हुए श्रु खेले विज्ञों में नया रंग भरते हैं। सभा पर्व के अनुसार तो मध्य पशिया के किसी भाग में ऋषिकों के साथ खड़ेन की करारी भिवन्त हुई थी। मध्य पशिया के किसी भाग में ऋषिकों के साथ खड़ेन की करारी भिवन्त हुई थी। मध्य पशिया में यारकन्द्र नदी के खासपास कहीं ऋषिकों का स्थान होना चाहिए। तब परम ऋषिकों का देश इसके भी उत्तर में रहा होगा जहां से यूचिकों का मुलारम्भ हुआ था।

कुपायाकाल में कतिष्क ने मध्यएशिया के कीशेय पर्थों पर चीर भारत के महान उत्तर पथ पर एक साथ ही अधिकार कर लिया था । उससे पहले यह सौभाग्य इतने पूर्ण रूप में और किसी राजा को प्राप्त न हवा था । इसी का यह फल हवा कि पुरव की बोर तारीम की घाटी में और परिखम की धोर सुग्ध में भारतीय संस्कृति, धर्म और व्यापार नए वेग से बस गए। इसी युग में यहाँ बाझी बिदि और उसमें बिखे प्रन्य भी पहुँच गए। किन्छ के समय मधुरा कला का सबसे बड़ा केन्द्र था। सभी हाल में रूसी प्ररात्तव वेशाओं ने सुरब संगिवियाना ) के तिरिमिज नगर में खुदाई करके कई बीद विहारों का पता जगाया जिनमें मधुरा कजा से प्रभावित मृतियाँ मिजी हैं ( पु॰ १७ )। मध्यप्रिया के पूरव और पश्चिम दोनों ओर के मार्गों पर मधुरा कला का वह प्रभाव टकसाली रूप में पदा। कविशा में भी इस समय कुपायों का ही आधिवस्य था और वहाँ भी लहाई में शास हाथी दाँत के फलकों पर ( जो साभूषण रसने की दान्त मंजूपाओं या दान्त समुद्रकों में खगे थे ) मधुरा शैजी का प्रभाव चालनत रफुट है, यहाँ तक कि कुछ विद्वान उन्हें मधुरा का ही बना हुआ समकते हैं। कुपाण युग में रोम के साथ भारत का व्यापार भी खपनी चरम सीमा पर पहुँच गया था। पर इस में समुद्री सार्थवाहीं को सम्मवतः ऋषिक श्रेय था। घटसाखा की जहां प्राचीन बीद स्तुप के सबरोप मिले हैं पहचान शिवा लेकों में वर्शित कंटकसेंख ( टाएमी के कंटिकोस्सुख ) से निकाल खेना भारतीय भूगोल की एक भूजी हुई महस्वपूर्ण कवी का उदार है ६० १०१)। खेलक का यह कर्ना नितान्त सस्य है कि पूर्वी समझ तट पर बीद बर्म के ऐखर्य का कारण व्यापार था और उन्हीं बीदाधर्मानुयायी ब्बायास्यों की सदद से असरावती, नागाञ्जनी कोयडा श्रीर जगव्यपेष्ट के विशास स्तृत खड़े हो खके। इसी माँति पश्चिमी समृद के क्च में भाजा, काखां, और कन्हेरी के महाचैत्य पूर्व विहार उन्ही बीद व्यापारियों की उदारता के परिगाम थे जो रोम साम्राज्य के साथ व्यापार करके धनकुबेर ही बन गए थे। पांचवे सध्याय में इस बात का अरहा चित्र प्रस्तुत किया गया है कि ऋषिक, शक कुपाय कंक सादि विदेशी विजेताओं ने भारत के महाप्र पर किस शकार हाथ पैर फैबाए और देश के भीतर धुसते हुए उत्तरापय और दक्षिया में भी बुस बाए, और किस प्रकार सातवाहनों ने राष्ट्रीय प्रतिरोध की प्वणा उठाए रक्ती पर

अन्त में वे भी दुम गए। सातवाहनों का शकों के साथ जन्दा संघर्ष राजनीतिक होने के साथ-साथ व्यापारिक स्पर्धांपर भी आश्रित था। सातवाहन नामिक-कल्याया में और शक भरकच्छ सुपारा में ढटे बैठे थे और ये स्थान प्रतिस्पियों के बलावल के अनुमार एक-दूसरे के हाथ से निकलते रहते थे। इस प्रकरण में एक नया ऐतिहासिक तथ्य यह सामने रक्ला गया है कि कनिष्क का एक नाम चन्दन भी था, और पेरिप्रस के अनुसार कन्द्रन का आधिपरय भरुकच्छ पर हो गया था। ज्ञात घटनाओं के साथ सिल्वां लेवी की इस नई कोज की पटरी नहीं बैठती थी; किन्तु एक बात इसकी सचाई बताती है। यह यह कि मधुरा के पास माट प्राम के देवकुल में कनिष्क की मूर्ति के साथ चण्टन की मूर्ति भी मिली है। आजतक इसका युक्तियुक्त समाधान समक्त में नहीं आया था। पेरिप्लस के इस बचन से कि सम्द्नेस चन्द्न या कनिष्क ) भरकष्कु का नियंत्रया करता था यह बात मानी जा सकती है कि कनिष्क और उउजयिनी के पश्चिमी महाचत्रय चण्टन का कोई अतिनिकट का सम्बन्ध था, और चध्टन के द्वारा ही कनिष्क का नियंत्रण भरकष्क सोपारा के प्रदेश पर हो गया था। कनिष्क अधेद और चटन की मृति युवक की है। चटन कनिष्क का कहुरा सम-सामयिक चौर चति निकट का पारिवारिक सम्बन्धी हो सकता है। यह भी सम्भव है कनिष्क के कुत के साथ उसका जाति सम्बन्ध हो। सिख्यों बोबी ने भी जो सममाया यह सिद् किया था कि २४ और १३० ई० दे बीच में किसी समय यू-ची दक्खिन में थे ( ए० १०६ ) षह बात भी व्याकरण साहित्य के उस प्रमाण से मिल जाती है जिसमें महिषक जनपद बौर ऋषिक जनपदों के नामों का जोड़ा एक साथ कहा गया है (काशिका, सूत्र धारा। ३२, महिष केषु जातः आर्थिक ; महिषकेषु जातः माहिषिकः )। भी मीराशी जी ने महिषक की पहचान दिज्यों हैदराबाद और ऋषिक की खानदेश से की है। वस्तुत: यहाँ पाँच जनवर्षे का एक गुक्झा था। सानदेश में ऋषिक, उसके ठीक पूरव श्रकां का समरावती (विरार) में जिद्म अधिक के द्विया में भीरगाबाद जिले में अजियटा की बार बढी हुई सहादि की बाही से लेकर गोदावरी तक मूलक, गोदावरी के दक्षित शहमद नगर का प्रदेश अहमक और उसके पूर्व-द्विया में महिषक था। गौतमी पुत्र सातकियां के नासिक खेल में आदिक, अरमक, मुलक, विद्रभंका साथ उक्लोख भी आदिकों की दक्षियी शासा के प्रमायों की एक अतिरिक्त कड़ी है। रामायण की व्किन्धा कायड में भी दक्षिण दिशा के देशों का पता बताते हुए सुप्रीव ने विदर्भ, ऋषिक भीर महिषक का एक साथ उल्लेख किया है ( चिद्रभां मिष्ठिकांश्चेव रम्यानमाहिषकानिष, किष्किन्धा॰ ४१।१० )। अवस्य ही रामायया का यह प्रसंग जिसमें सुवर्ण द्वीप चीर जावा के सप्तराज्यों का भी उल्लेख है, शक-सातवाहन युग के भारतीय भूगोल का परिचायक है। सातवाहनों के समकाकीन पायडवों की प्राचीन राजवानी कोलकड़ (तिजवली में ताम्नपर्णी नदी पर कही गई है। इसी समय जावा क्रादि द्वीपान्तरों से कालीमिर्च का बहुत क्यापार चल गया था जो मलय के पूर्वी तट पर रियंत धर्म पत्तन . नलॉन धर्मराट = धर्मराज नगर ) बन्दरगाह से जदकर भारत में कोलकी के समृद्र पत्तन में उत्तरती थी और फिर उसका चातान भारतीय व्यापारियों द्वारा अरबों के हाथों रोम साम्राज्य के जिये होता था। इसकी बहुत सुन्दर स्मृति 'कोल्लक' भीर 'भार्मपत्तन'\_ काजीमिर्च के इन दो पर्यायों में बच गई है जो नाम उत्तर भारत के बाजारों में भी पहुँच गए ये जहाँ से समर कोय के खेलक ने उनका संग्रह किया ।

छुठे अध्याय में भारत और रोमन सालाउप के बीच में क्यापार की कहानी बढ़ी ज्ञान वर्धक है जिसमें पेरिप्रल और टाल्मी के प्रम्थों से भरपुर सामग्री का संक्ला किया गया है। सिन्ध के सातमुकों में बीच के मूख पर स्थित वर्षेरिकन बन्द्रगाह ( छं वर्षरक के नाम एवने का कारण वहाँ से बबर या सफ्रीका के देशों की यात्रा का दोना था। इसका नाम पाथिनि के तचकितादि गय (४।६।६३) में भी आया है। सौराष्ट्र के बावरियों का मूल रूप वावरिय है जो व्यापारिक का अपश्च श है। नासिक की गुकाओं में प्रयुक्त रमनक शब्द रोमनों के लिये ही जान पहला है। एम्पोरियम के लिये 'पुरमेदन' और एफोटेरियम के खिये 'समदस्थान पष्टन' शब्द श्रतीय उपयुक्त थे। इस प्रध्याय में मोतीचन्द्र जी ने पेरिप्रस में प्रयुक्त कोटिन्दा (Cotymba), जपन ( Trappaga ) इन हो भारतीय जहाजों के नामों का अरखेख किया है को भरकरह के समुद्री तट के आसपास विदेशी जहाजों के साथ सहयोग करते थे। अभी व साथ १६५३ के पत्र में उन्होंने मुक्ते स्चित किया है कि जैनों की खंग विज्ञा नामक प्राचीन प्रस्तक में में नाम मिल गए हैं - 'वेल्प्रुल ने अपने विवरण में Colymba, Trappaga, Sangar, और Colondia नामक भारतीय जहाओं के नाम दिए हैं। अभीतक म के इनके पर्यायवाची शब्द भारतीय साहित्य में नहीं मिले थे। श्रिंगविधा ने यह गृथ्यों सुबामा दी। पाठ है-

'याना योतो कोहिंबो तथ्यको एजवी पिंडिका कांडवेलुतु'भो कु'भो दती वेति'''। तथ्य सहावकासेसु खाविपोतो या विस्तेया, सिक्सिकायेसु कोहिंबो सांधाडो प्लवो तथ्यको वा विस्तेया, सिक्सिमायंतरेंसु कट्टंवा वेजू वा विषयोयो, प्रचंबरकायेसु तु'वो वा कु'भो वा दती वा विषयोयाह ।' ( ध'गविज्ञा इस्तकिखित प्रति, प्रया ११-१२।

इस ताबिका में यूनानी शक्तों के प्रयोग भरे पदे हैं, बधा— कोडिय = Cotymba तप्पक = Trappaga संघाड = Sangar कोक्स=Colyndia

इस उद्दरण से जहां की छोटी चार किरमों का परिचय मिलता है। बच्चे आकार महावकास ) जहां जाव या पोत, उससे मंकले आकार (मिलिममंदाय) के कोटिय, सांचाढ प्लव, और तप्पक, उससे भी छोटे विचले आकार के (मिलिममाणांतर) कर्ठ और वेला पूर्व सबसे छोटे पच्चेवरकाय ) जहां जुंब, कुंभ या दूर्ती कहलाते थे। श्रीमोतीचन्द्रजों की यह नई पहचान रोमांचकारियी है। इसी अंगविज्जाप्रस्थ में यूनान ईरान और रोम देश को देवियों की सूची का एक रक्षोंक है। उसमें पैलासअशीनी को अपना ईरानी जनाहिता को अयाहिता, और आर्तेमिस को तिमिस्सकेशी कहा गया है? अहराख (द) चि यूनानी देवी अफोबाइति, िधशी रोमन दायना जात होती है। साल चन्द्रमा की देवी सेकिनी (Seleni) हो।

<sup>े</sup> अपना अगारि (हि) ता यति अहराणित ना वदे। रच्ने तिमिस्पकेषि ति तिथयी सालिमालिनो।। पत्रा ३०

पेरिष्त्रस में सिहत का तस्कालीन नाम पालिसिमुगड सं० पारे समद का रूप है जो महाभारत में आया है। इसी प्रकरण में उस चाँदी की तस्तरी की ओर भी ध्यान दिलाया गया है जिस पर भारतमाता की मृति अंकित है और जो एशियामाइनर के गाँव सम्पक्क से प्राप्त हुई थी और अंकारा के संग्रहालय में सुरचित है (दे० पत्रिका विक्रमांक, ३६-४२)। भारत के बने सुगन्धित शेलरक या 'गन्ध मकुट' कभी रोम तक जाते थे। (ए० १२७)। रोम और यूनान देश का स्त्रियाँ उन्हें सिर पर पहनती थीं ये गन्ध सुकुट कपड़े के फूल काटकर और युक्त प्रवंक उन्हें इत्रों में तर करके बनाए जाते थे जिससे दीघ काल तक वे सुरभित रहसकते थे। मथुरा संग्रहालय में सुरचित कम्बोजिका स्नोमृति मण्तक पर इसी प्रकार का गन्ध मुकुट पहने हैं।

िलनी ने भारत को रहनधात्री कहा था 'पु॰ १२८)। इसी के साथ वह अमर वाक्य भी स्मरखीय है जो कई शताब्दी बाद के एक अरबी ब्यापारी ने हजरत उमर के प्रश्न करने पर कहा—'भारत की निद्यों मोती हैं, पवत लाल हैं और वृत्त इस हैं।' (पृ० २०६)।

सातवें अध्याय में संस्कृत और बौद्ध साहित्य के आधार पर पहली से चौथी सदी ईसवी के भुगोल और क्यापार सम्बन्धी कई सहत्वपूर्ण तथ्यों का उद्घाटन किया गया है जिनमें से कई पहचान जेखक को मिली हैं। महानिह्स, मिलिन्द्पन्ह, महाभारत धौर वसुदेव हिड़ी के मार्गों की विस्तृत ब्याख्या पढ़नेयोग्य है। आश्चर्य की बात तो यह है कि जिन विदेशी बेलान्तटपुरों (बन्दरगाहों) के नाम यूनानी और रोमन लेखकों के वर्णन में हम पढ चुके है उनके नामों का भारतीय साहित्य में भी उल्लेख पहली बार ही इस देखते हैं। वेसुंग, तमिल (तामिलिंग द्वीप), बंग (बंका द्वीप), गंगण (जंजींबार) की पहचान इस प्रकरण को समक्षने में सहायक है। वसुदेव हिंडी के कमलपर की पहचान 'हमर' या अरदी 'कमर' के साथ बहुत ही उपयुक्त है। सभा पर्व के पूना से प्रकाशित संशोधित संस्करण में अंताली. रोमा और यवनपुर (सिकन्दरिया ये तीन नामों का पाठ अब निश्चित हो गया है। ये विदेशी राजधानियाँ थें जिनके साथ भारत का स्यापार सम्बन्ध रोमन युग में स्थापित हो चुका था। कम्बुज (कमल) से सिकन्दरिया चौर रोम तक का विस्तृत समुद्री तट भारतीय नाविकों के लिए इस्त मलक्वत् हो गया था। उनके इसी विराट् पराक्रम से वाण की उप कल्पना क' जनम हुआ जिसमें शहम्य साहसी वीर के लिए बसुधा को घर के आँगन का चबूतरा और समुद्र को पानी की छोटी गृल कहा गया है ( अंगनवेदो वसुधा कुल्या जलधिः ""वल्मीकश्च सुमेरः, हपं चरित )। उत्तर के उँचे पर्वत और दिवलन के चौड़े सागर साइसी यात्रियों के लिए रुकावट न रहकर यात्रा के जिये मानों पुल बन गए थे। मध्य पशिया और हिन्देशिया दोनों ही भारतीय संस्कृति की गींद में था गए। पूर्ण सुपारग और कोटिक्ण नामक समुद्री व्यापाश्यों के भवदान भारतीय नौप्रचार विद्या और जलिध-संतरण कौशत के दिन्य कीति स्तम्भ हैं महावस्तु प्रनथ में सुरचित २४ श्रे शियों, २२ श्रेशिमहत्तरों एवं जगभग ३० शिल्गायतनों की सूची कारीगरों को उस लहलहाती दुनिया का रूप खड़ा करती है जो श्यापार सम्बन्धी वस्तु बी की सरची घाय थी।

द्विया भारत का तामिल साहित्य भी समुद्री व्यापार के विषय में अच्छी जानकारी देता है। वस्तुतः सिख प्याधिकारं नामक तामिल महाकाव्य में कावेरी पत्तन ( अपर नाम

पुद्दार ) नामक बन्द्रशाह, उसके समृद्ध तट, गोदाम विदेशी सीदागर और बाजारों का जैता वर्षोंन है बेता भारतीय साहित्य में बन्यत्र कहीं नहीं मिजता। वर्षेरक, मसक्ष्यु, मुरचीपचन, दन्तपुर, ताम्निक्षी चाद्धि के दिशान जनवतन किसी समय कावेरी पत्तन के ही जवक्रनत संस्करण थे। मुचिरी के निष्य दें। तामिन किसी का यह अमर चित्र देशने यांग्य है मुचिरी के बहे बन्दरगाह में यवनों के सुन्दर और बहे जहाज केरन की सीमा के बन्दर भीनन पेत्यार नदी का पानी काटते हुँप सीना नाते हैं। सीना जहाजों से दिनियों पर नादकर नीया आता है। घरों से वहाँ बाजारों में मिर्च के बोरे नाप जाते हैं जिन्हे ब्यापारी सोने के बदने में जहाजों पर नादकर को जाते हैं। मुचिरी में नहरों का संगीत कभी बन्द नहीं होता।' पुरु १५७)।

नवं अध्याय में जैन-साहित्य की चूर्णियों और नियु कियों से सार्थ और उनके माल के सम्बन्ध में कई बात महत्वपूर्ण जात होती है। सार्थ पाँच तरह के होते थे (ए० १६६) और उनके माल के वर्तीकरण के चार भेद थे। आवश्यक चूर्णियों में दी हुई सोखह इवाओं की सूची एकदम नाविकों की शब्दावली से जी गई दे जिसके कई नाम बाद के अरबी भौगाविक की सूची में भी मिल जाते हैं। बन्दरगाह के खिए जाताधर्म में पोतपत्तन शब्द है। वम्यम जलपटन और वेलातट शब्द आ चुके हैं। कालिय द्वीप की पहचान जंजीबार के साथ संभाव्य जान पहती है। ज्यापातियों ने राजा से वहाँ के धाशीदार घोड़ों या जेवरी का जब जिक्र किया तो राजा ने विशेष कर से उन्हें मेंगा भेजा। स्यापार के खिये जहाज में कितनी तरह का माल भरा जाता था इसकी भी बदिया सूची ज्ञाताधर्म की कहानी में है, विशेषता कई प्रकार के बाजे खिलांने और सुर्गियत तेलों के कुप्पे उहलेखनीय हैं। अन्तगबदसाओं से उधत उन विदेशो दालियों की सूचों भी रोचक हैं जो बंच प्रदेश का गता, यूनान, सिइल, अरब, बहल और फारस खाद देशों से अन्तःपुर की सेवा के जिये भारतवर्ष में लाई जाती थीं। यह सूची सिहल से पामीर और बहाँ से यूनान तक की उस प्रध्नमि को स्वक्त काती है जो ईसवी आरहमक श्रावियों में भारतीय स्थापारिक और सारहमि का स्वक्त काती है जो ईसवी आरहमक श्रावियों में भारतीय स्थापारिक और सारहमिक प्रभाव के अन्तग्रंत थी।

गुस्युग में बिदेशों के साथ अल-वाणिज्य से धन उपाजित करने का भाव लोगों में व्याप्त हो गया था। वाथ के धनुसार जल-पात्रा से लचनी सहज में खिच धाती है ( धन्मनयोन सीसनाकर्पयां हर्पचिति १८६ ) मृद्धकृतिक के एक वाक्य में मानों गुग की धारमा बोल उठी है। विद्वक चारुदस के कहने से वसन्त सेना के धामूपय जौहाने उसके घर गया। वहाँ बाठ प्रकोटों वाले वसन्त सेना के भवन का बैभव देवकर उसकी धाँस चौं धवा गईं चौर चेटी के सामने उसके मुल से निकल पदा — "भवित कि युप्ताक यानपात्राणि वहन्ति ?" धर्यात् 'क्या धापके यहाँ जहाज चलते हैं ( जो इतना बैभव है ) ?"

गुज्ञपुत के महान् जातार्यवाह जब दीवान्तरों से स्वणं-ररन कमाकर जीटते, तब सवा पाव से जेकर सवामन साने का नान करते थे। मन्स्य पुराण के पोइस महादान मकरण में सम समुद्र महादान की भी निनती है। जिन कुयों के जल से ये दान संकल्प किए गए वे सम समुद्र कर कहलाते थे। उस काल के प्रधान स्वापारी नगर मधुरा, काशो, प्रयान, पार्टालपुत्र में बानी तक ऐसे सम समुद्र कुर बचे हैं। भीटा से प्राप्त एक मिट्टी की मोहर पर नाव में सदी हुई जचनी की मूर्ति सामयिक स्थापार से मिखनेवाली श्री जयमी

की प्रतीक है। मोतीचन्द्रजी ने पहली बार ही उसके विशेष अर्थ की ओर यथार्थ व्यान दिलाया है गुप्तयुग में समुद्र के साथ देशवासियों के बनिष्ठ परिचय और सम्पर्क के अन्य अभिप्राय साहित्य और लेखों में भरे हुए हैं। गुप्त सम्राट् समुद्र गुप्त का नाम और उनके लेखों में 'चतुरुद्ध सिललस्वादित यशा' विशेषण, कालिदास की 'पयोधरीभूत चतु समुद्रां खुगोप गोरूप धरामिवोवींम्' की सरस करूपना (चार समुद्र भारत की पृथिवी के चार स्तन हैं), 'निःशेष पीतोडिमत सिन्धुराजः' (समुद्र क्या हैं मानो देश की श्रदम्य यात्रा प्रवृत्ति के प्रतीक अगस्य ने एक बार आचमन करके उन्हें पुनः उद्देल दिया है), और 'अष्टादश होपनिखात यूपः'— ये गुप्त युग के लोकन्यापी अभिप्राय थे।

सातवीं-ब्राटवीं शतियों में भारतीय व्यापार के और भी पंख करा गए। आरम्भ में ही वाण को पृथिवी के गले में अठारह द्वीपों की 'मंगलक मालां पहनाते हुए हम पाते हैं। उन्होंने 'सर्वदीपान्तर संचारी पादलेप' की कल्पना का भी उल्लेख किया है ( हर्षचरित उच्छवास ६ )। ब्राटवीं शती के बाते-बाते भारत के तगड़े प्रतिद्वन्द्वी अरव के नाविक मैदान में आ गए। घोड़ों की तिजारत तो आठवीं शती से उन्हीं के हाथ में चली गई। संस्कृत के नामों की जगह घरबी नाम बाजारों में चल गए। बाठवीं शानी के लेखक इरिभद्र सुरि ने अपनी समराइच कहा में पहली बार अरबी नाम 'बोल्लाइ' का प्रयोग किया है। उसके बाद हमचन्द्र के समय तो घोड़ों के देशी नामों को धत्ता बताकर अरबी नामों ने घोड़ों के बाजार की भाषा पर दख़द्ध कर विया था। हेमचन्द्र को यह भी पता न रहा कि वोल्लाह सेराह, कोकाह, गियाह छादि शब्द विदेशी हैं, उन्हें यहीं का शब्द मानकर संस्कृत की धातु-प्रत्ययों से उनकी सिद्धि कर डाजी (अभिधानविन्तामिया ४।३०३-७)। भारत और पच्छिम की इस गर्जक आँधी की कशमकरा बढ़ती ही गई और ११वीं शती तक वह कालिका वात दिख्ली कन्नौत काशा तक छा गई। दिविणापथ के बरुताभराज राष्ट्रकृष्ट तो घरबों के मित्र थे; पर उत्तर में गुर्जर प्रतिहारों ने क्वीं- ॰ वीं शती में स्थिति को सम्भावा, उनके प्रताप से विदेशी थरांते थे, और १ १ वीं - १ - वीं शतियों में चौहान और गाइडवाल राज्यों ने उत्तरापथ को विदेशियों की बाइ से बचाए रक्का। किन्तु इस प्रसंग में सबसे उज्जवज कमें तां कावुक भीर पंजाब के हिन्दू शाहि राजाओं का था जो भारत के सिहद्वार के क्योंडे पर गजनी के समय तक डटे रहे, और जिनके टूटते ही उत्तर का फाटक खुल गया। फिर भी विदेश की इस काली आन्धी को सिध से काशी तक पहुँचने में सादे चार सौ बरस लग गए, जब कि धन्य देशों में बात-की-बात में उसने सब कुछ पुरियाधाम कर दिया था।

श्री मोतीचंद्र जी का चमकता हुआ सुमाय बम्बई के पास एकसर गाँव में मिले हुये छः वीरगलों ( वीरों के कीति पाषाया ) पर अंकित दृश्य की यथार्थ पृष्टचान है। इनमें चार पर समुद्री युद्ध का चित्रया है। उन्होंने दिखाया है कि मालवा के प्रसिद्ध भोज ने 1058 के लगभग जो कोंक्या की विजय की थी, उसी प्रसंग में कोंक्या के राजाओं के साथ हुई समुद्रा लड़ाई का इनपर शंकन है। भोज के युक्तिकरूपतर प्रस्थ में जहाओं के श्रांखों रखे वर्यान श्रीर खम्बाई-चीड़ाई के विवरया की संगति भी इस एष्टश्रीम में उन्होंने सुलमा वी है [ पूर्व २११, २२8 ]।

भारतीय नौतिर्माण और नौ प्रचार से सम्बन्धित अनेक पारिभाषिक शब्दों का

ज्ञान भी इस उत्तम प्रन्थ से मिलता है। नाव के आगे का हिस्सा ( बहरेजी बो ) सलही, माथा। मुख कहा जाता था। गुलही या मुखीटे की विशेष सजावट की जाती थो सीर साज भी कुछ नावाँ में वह देखी जा सकती है। मंज के अनुसार जहाजों के मुखाँ पर ब्याझ, हाथी, नाग. सिंह सादि के धर्लकाय बनते थे ( ए० २ १४ ) । काशी के सरवाह इसे 'गिवास' कहते हैं जिसका शुद्ध रूप प्राप्त था। संस्कृत की बास्तु शब्दावली में प्राप्त का सर्थ था 'सिंदमुल'। साथा के लिए जैन साहित्य में 'पुरकां' भी भाषा है। भन्य शब्द इस प्रकार हैं - साथा काठ (outrigger), जहर तोष ( washbrake ), बांडी ( portside ), पाल की देही सकदी ( boom ), बगर्जी बाँस या प्रसन्तियाँ ( floatings ), माना ( deck ) जिसे पारातान भी कहते हैं ), जाजी grate ), पिडाड़ी ( stern ), प्रतिया ( derrick ), मत्तवारण (deck house) बाब सन्दर (cabin), ब्राची (coupling block), गुनरला संव गुणवृत्तक, नीकृपदयह ), मस्तूल ( mast ), कर्णवार, पतवारिया बादि । नाव धौर जहाजों के बनेक शब्द बभी तक नदी बौर समूद में काम करनेवाले बैबतीं से प्राप्त किए जा सकते हैं। त्रिवेशी संगम के मैकू मस्ताह ने जो अपने को गृह निवाद का वंशज भानता है कहा कि पहले संगम पर एक सहस्र नावों का जसबट रहता था। पटेला, महेलिया, डकेला, उलाँकी, डाँगी, बजरा, मरहनी, भौतिया, पनसङ्गा, कटर (पनसङ्गा से भी होटी ', भंडरिया बादि भाँति भाँति की नावें नदियाँ में चहन पहल रसती थीं। उससे प्राप्त नाय के कुछ शब्द थे हैं -बंधेज (नाय के कपर की दो बड़ी बहियां ), बची (दोनों बंधेजों के नीचे समान्तर जाती हुई खम्बी सकबियाँ , हमास सबे हुए इंडे जो पेंदी से बंधेज तक जगते हैं ), बता ( दोनों धोर के हमाओं के बीच में लगनेवाली थाड़ी लकड़ियाँ), गलहा ( नाव के सिक्के का भाग श्रिस पर बैठकर नाविक ढांड चलाता है ), बर्बोड़ी | खांहे का बिच्छ जिसकी चड़ी में पिरोकर डाँड चलाया जाता है ), बाहा ( वह रस्सी जिसमें डाँड पहनाया रहता है ), पत्ता ( डाँड का अगला भाग ), सिक्का या गित्री / नाव की गलही पर नकाशीदार चंदा या करजा ), गुन यह पतली खम्बी रस्ती जिस से नाव उत्रर की बोर खींची वाली है ). जंबा / गुनरखा बांबने की रस्ती ), फोदिया (काठ का बक्सा जिसमें गुनरखा खड़ा किया जाता है ), घिरनी ( चकरी वा पुली ), उजान ( सं उद्यान, पानी के चढ़ाव को घोर ), भाटी (बहाब की बोर , सिलासरही (सं॰ ग्रासपही, उकेरी गलही की लकड़ी , इरवादि । समुद्रतर के पास प्रयुक्त शब्द और भी महत्वपूर्ण हैं, जैसे पारन गुजराती ) सीर मलका | मराठी | अं o peel, समदा ( leak ), स्रोट ( lee ), दामनवादा ( म : leeward ', बमणी गु॰) बहुची (म॰), jettison, पूरा hold, hatchway; म॰ पनड ), कादपाना ( म॰; hull; गु॰ लोकू ), चन्तरो bunk ), पारवू (board), तनकू (bottom), इत्रा (breakwater , भारती (burden), कलपत (caulking), गलवत (craft), गलरी (ग्र॰; derrick, crane) गोदी (म; dockyard ; सम (forward deck, forecastle) म्र (freight), न्रविदर्श bill of lading ), सुकन् ( halm ), होक यंत्र ( म॰; compass ), कवाला (Charter Party), पायर (dunnage), खुलका (pier), इत्यादि।

जल सार्थवाहों के ग्राभिन्न सहयोगी भारतीय नाविक ग्रीर महानाविकों की कीति गाथा जाने विना भारतीय इतिहास की कथा को सममा ही नहीं जा सकता । हमारे इतिहास के ग्रनेक छोर द्वीपान्तर ग्रीर पश्चिमोद्धि के देशों के साथ जुड़े हैं। उसका श्रेय भारतीय नाविक कम्मकरों / खलासियों) को था। मिलिन्द प्रश्न के अनुसार कर्त व्यनिष्ठ दृश्चित्त भारतीय नाविक सोचता था—'में मृत्य हूँ ग्रीर ग्रपने पोत पर वेतन के लिये सेवा करता हूँ। इसी जलयान के कारण मुक्ते भोजन-वस्त्र मिलता है। मुक्ते ग्रालसी-प्रम दी नहीं होना चाहिए। मुक्ते चुस्ती के साथ जहाजचलाना चाहिए।' (पृ॰ १४७) ये विचार भारतीय जल-संचार की दृश् भिति थे।

भारतीय सार्थं घर में बैठे हुए लोगों को बाहर निकलकर वातातिषक जीवन बिताने के लिये प्रवल द्यावाहन देता था। सार्थं की यात्रा व्यक्ति के लिये भारु या बोक्तिल न होती थी। उसके पीछे द्यानन्द, उमंग, मेलजोल, झन्यान्य हितबुद्धि की सरस भावनाएँ छाई रहती थीं। सार्थं के इस द्यानन्द प्रधान जीवन की कुंजी महाभारत के उस वाक्य में

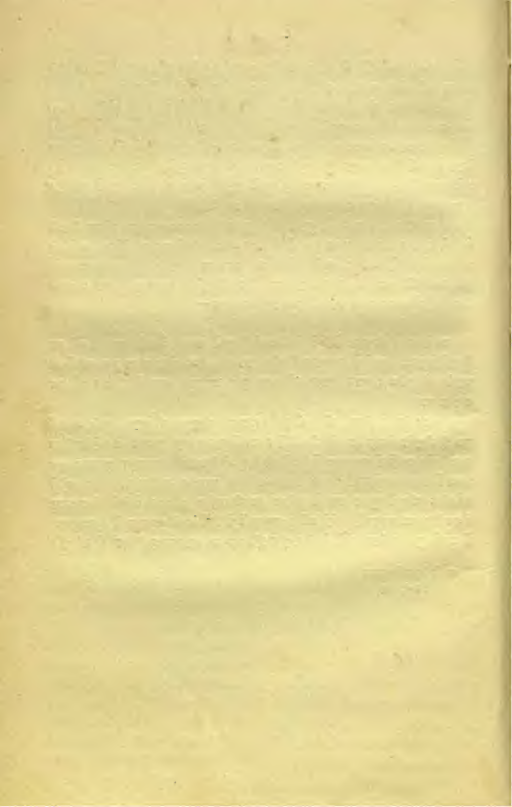
मिलती है जो यन प्रश्न के उत्तर में युधिष्ठिर ने कहा था-

साधेः प्रवसतो मित्रंभायी भित्रं गृहसतः ( वनवर्ध २६७ ४४)

घर से बाहर की यात्रा के लिये जो निकलते हैं सार्थ उनका वैसाही सखा है जैसे घर में रहते हुए छी। सार्थ के वातावरण में जीवन-रस का अचस्य होता बहता हुआ अनेकों को अपनी ओ खींचा था। उसका उँमगता हुआ सख्यभाव यात्रा के बिये मनको मथ डालता था।

भारतीय साहित्य की बौद-जैन बाझ्य, संस्कृत-पाबी-प्राकृत बादि धाराएँ एक ही संस्कृति के महाचेत्र को सींचती हैं। उनमें परस्पर श्रष्ट्र सम्बन्ध है। ऐतिहासिक सामग्री और शब्दों के रत्न सब में बिकरे पड़े हैं। मोतीचन्द्रजी का प्रस्तुत अध्ययन इस विषय में हमारा माग प्रदर्शन करता है कि न केवल भारतीय साहित्य के विविध अंगी का बलिक चीन से यूनान तक के साहित्य का भी राष्ट्रीय इतिहास के लिये किस प्रकार दोहन किया जा सकता है। ऐसे अनेक अध्ययनों के लिये अभी अवकाश है। का जान्तर में उनके सुधित शिला खंडों से ही राष्ट्रीय इतिहास का महाप्रासाद निर्मित हो सकेगा।

काशी विश्वविद्यालय ११-२-५३ वासुदेवशरण



सार्थवाह [ प्राचीन भारत की पय-पद्धति ] l elever de con-adrie l

#### पहला अध्याय

#### प्राचीन भारत की पय-पद्ति

संस्कृति के विकास में भूगोल का एक विशेष महत्त्व है। देश की भीतिक अवस्थाएँ और वदलती आवहवा मतुष्य के जीवन पर तो असर डालती ही हैं, साथ-ही-साथ, उनका प्रभाव मनुष्य के आवरण और विचार पर भी पवता है। उदाहरण के लिए रेगिस्तान में, जहाँ मनुष्य को प्रकृति के साथ निरन्तर लकाई करनी पढ़ती है उसमें एक रूखे स्वभाव और लूटपाट की आदत पैदा होती है जो उपण-कटिबन्ध में रहनेवालों की मुलायम आदतों से सर्वधा मिल होती है; क्योंकि उपण-कटिबन्ध में रहनेवालों की जहारियात प्रकृति आसानी से पूरा कर देती है और इसिलए उनके रवमाव में कर्कराता नहीं आने पाती। देश की पथ-पद्धित भी उसकी भौतिक अवस्थाओं पर अवलम्बित होती है। पहाशें और रेगिस्तानों से होकर जानेवाला रास्ता महिन होता है, पर वही रास्ता नदी की बाटियों और खले मैदानों से होकर सरल बन जाता है।

देश की पय-पदित के विकास में कितना समय लगा होगा, इसका कोई अन्शामा नहीं कर सकता । इसके विकास में तो अनेक युग लगे होंगे और हजारों जातियों ने इसमें भाग तिया होगा । आहिम किरन्दरों ने अपने होर-डगरों के बारे के किराक में धूमते हुए रास्तों की जानकारों कमशः बड़ाई होगों, पर उनके भी पहले, शिकार की तालाश में धूमते हुए शिकारियों ने ऐसे रास्तों का पता जला लिया होगा जो बाद में नलकर राजमार्ग बन गये । लोज का यह कम अनेक युगों तक चलता रहा और इस तरह देश में पय-पदाति का एक जाल-सा विक गया । इन रास्ता बनानेवालों का स्मरण वैदिक साहित्य में बरावर किया गया है । अभिन की पथकत इमीलिए कहा गया है कि उनने धनधीर जंगलों की जलाकर ऐसे रास्ते थनाये, जिनपर से होकर वैदिक सम्यता आगे बड़ी ।

यात्रा के सुझ और दुःख प्राचीन युग में बहुत-कुड़ सहकों की भीगोलिक रियति और उनकी सुर एक प्रचलम्बित थे। जब हम उन प्राचीन सहकों की कल्पना करते हैं जिनका हमारे विजेता, राजे-महराजे, तोर्थयात्री और एमक्कड़ समान रूप से व्यवहार करते थे तो हमें आधुनिक पक्षी सहकों को, जिनके दोनों और लहलहाते खेत, गाँव, करने और शहर हैं, भूल आधुनिक पक्षी सहकों को, जिनके दोनों और लहलहाते खेत, गाँव, करने और शहर हैं, भूल जाना होगा। प्राचीन भारत में कुछ बड़े शहर अवस्य थे; पर देश की अधिक बस्ती गाँवों में रहती थी और देश का अधिक भाग जंगलों से दका था जिनमें से होकर सहके निकलती थीं। इन सहकों पर खक्तर जंगली जानवरों का दर बना रहता था, लुटेरे यात्रियों के लाक में लगे रहते थे और रास्ते में सीधा-सामान न मिलने से यात्रियों को स्वयं अन्त का प्रबन्ध करके रहते थे और रास्ते में सीधा-सामान न मिलने से यात्रियों को स्वयं अन्त का प्रबन्ध करके चलना पहला था। इन सबकों पर अक्ते यात्रा करना खतरे से भरा होता था और इसीतिए चलना पहला था। इन सबकों पर अक्ते यात्रा करना खतरे से भरा होता था और इसीतिए चलना पहला था। इन सबकों पर अक्ते यात्रा करना खतरे हो जाते थे। पर इन सब साथ होने पर भी अनेक बार व्यापारी, हुर्यटनाओं के शिकार हो जाते थे। पर इन सब सिटनाइयों के होते हुए भी उनकी यात्रा कभी नहीं इक्ती थी। ये वात्रों केवल व्यापारी हो न कितनहीं यह सी उनकी सुए भी उनकी यात्रा कभी नहीं इक्ती थी। ये वात्रों केवल व्यापारी हो न कितनहीं की होते हुए भी उनकी यात्रा कभी नहीं इक्ती थी। ये वात्रों केवल व्यापारी हो न

होकर भारतीय संस्कृति के प्रसारक भी थे। उत्तर के महापथ से होकर इस देश के व्यापारी मध्य एशिया और 'श.म' तक पहुँ वते थे और वहाँ के व्यापारी इसी सड़क से होकर इस देश में आते थे। इसी सहक के रास्ते समय-समय पर अनेक जातियाँ और कबीते उत्तर-पश्चिम से होकर इस देश में पैठे श्रीर कुछ ही समय में इस देश की संस्कृति के साथ श्रपना सम्बन्ध जोड़कर भारत के वाशिंदों में ऐसा बुल-मिल गये कि दूँ इने पर भी उनके उद्गम का आज पता नहीं चलता। पथ-पद्धति की इस महानता के कारण यह त्रावश्यक है कि हम उसका पूर्ण रूप से अध्ययन करें। इस देश की पथ-पद्धति जानने के पहले इनके कुछ भौगोलिक आधारों को भी जान लेना आवश्यक है। भारत के उत्तर-पूरव में जंगलों से ढेंकी पहािक्यों और धाटियाँ हैं, जो मंगोल जाति को भारत में आने से रोकती हैं। फिर भी इन जंगलों और पहाड़ों से होकर मिणपुर श्रीर चीन के बीच एक प्राचीन रास्ता था, जिस रास्ते से चीन श्रीर भारत का थोड़ा बहुत व्यापार चलता रहता था। ईसवी पूर्व दूसरी सदी में जब चीनी राजरूत चां । कियेन बजल पहुँचा, तब उसे वहाँ दिल्लाणी चीन के बाँस देलकर कुछ श्राधर्य-सा हुआ। वास्तव में यूनान के ये बाँस आसाम के रास्ते मध्यदेश पहुँचते थे श्रीर वहाँ से बजल। इतना सब होते हुए भी उत्तर-पूर्वी रास्ते का कोई विशेष महत्व नहीं था; क्योंकि उसे पार करना कोई आसान काम नहीं था। हिमालय की उत्तरी दीआर भाग्यवश उत्तर-पश्चिम में कुछ कमजोर पड़ जाती है। पर यहाँ, परिभिन्धु प्रदेश में, जिसे प्रकृति ने बहुत ठंढा ख्रीर बीरान बनाया है और जहाँ बरफ से ढँकी चोटियाँ आकाश से बातें करती हैं, एक पतला रास्ता है, जो उत्तर की श्रोर चीनी तुर्किंस्तान की खाल की श्रोर जाता है। यह रास्ता इतिहास के श्रारम्त से भारतवर्ष को एशिया के ऊँचे प्रदेशों से जोइता है। पर यह रास्ता सरल नहीं है; इसपर पथत्रष्ट अधवा प्रकृति के आकस्मिक कीप से मारे गये हजारों बीम डोनेवाते जानवरों और उन सार्थवाहों की इंडियाँ भिलती हैं, जिन्होंने अपने अइस्य उत्साह से संस्कृति श्रीर व्यापार के श्राहान-प्रहान के लिए उसे खुना रखा। इस रास्ते का उपयोग मध्य एशिया की अनेक वर्बर जानियों ने भारत में श्राने के लिए किया। दुनिया के व्यापार-मार्गों में यह रास्ता शायद सबसे बद्सूरत है। इसपर पेड़ों का नाम-निशान नहीं है और हिमराशि की सुन्दरता भी इस रास्ते पर नहीं मिलती; क्योंकि हिमालय की पीठ के ऊँ चे पहाड़ों पर बरफ भी कम गिरती है। फिर भी यह भारत का एक उत्तरी फाटक है और प्राचीन काल से लेकर आज तक इसका थोबा-बहुत व्यापारिक और सामरिक महत्त्व रहा है। इसी रास्ते पर, गिलगिट के पास, एशिया के कई देशों की, यथा चीन, हत और अफगानिस्तान की, सीमाएँ मिलती हैं। इस्रतिए इसका राजनीतिक महत्त्व भी कम नहीं है।

यह पूछना स्वामाविक होगा कि गत पाँच हजार वर्षों में उत्तरी महाजनपथ में काँन-कौन-सी तब्दीलियाँ हुईं। उत्तर साफ है—बहुत कम। श्रकृतिक तब्दीलियों की तो बात ही जाने दीजिए, जिन देशों को यह रास्ता जाता है वे आज दिन भी वैसे ही अकेले बने हुए हैं, जैसे प्राचीन युग में। हाँ, इस रास्ते पर केवल एक फर्क आया है और वह यह है कि प्राचीन काल में इसपर चलनेवाला अंतर्राष्ट्रीय व्यापार अब जहाजों द्वारा होता है। अगर हम इस रास्ते का प्राचीन व्यापारिक महत्त्व समभ लें, तो हमें पता चल जायगा कि १३ वीं सदी में मंगोजों ने बलख और बाम्यान पर क्यों धावें बोल दिये और १६ वीं सदी में क्यों आँगरेज अफगानों को रोक्ते रहें। इस रास्ते का व्यापारिक महत्त्व तो कम हो ही गया है और इसका राजनीतिक महत्त्व भी बहुत दिनों

से सामने नहीं आया है। फिर भी, देश के त्रिमाजन के बाद, भारत और पाकिस्तान के बीच करमीर के लिए चलनेवाले युद्ध से इस रास्ते का महत्व िकर हमारे सामने श्राया है। यह बात ध्यान देने योग्य है कि इसी रास्ते से होकर भारत पर अनिगनत चढ़ाइयाँ हुई और १६ वीं सदी में भी रूसी साम्राज्यवाद के डर से ग्राँगरेज बराबर इसकी हिफाजत करते रहे। किसी भविष्य की चढ़ाई की आशंका से ही ऋँगरेजों ने इस रास्ते की रज्ञा के लिए खैंबर और अटक की किलेबन्डियाँ की और पंजाब की फौजी छात्रनियाँ बनवाई । भारत के विभाजन हो जाने से अब इस रास्ते से सम्बद्ध सामरिक प्रश्न पाकिस्तान के जिम्में हो गये हैं, फिर भी, यह आवस्थक है कि उत्तर-पश्चिमी सीमा पर होतेवाली हलचलों पर इस देश के निवासी अपना ध्यान रखें तथा अपनी वैदेशिक नीति इस तरह ढालें जिससे ईरान, अफगानिस्तान और पाकिस्तान भेल-जोल के साथ इस प्राचीन पथ की रज़ा कर सकें। यहाँ हमारे कहने का तात्पर्य यह नहीं है कि उत्तर-पश्चिमी महापथ ही इस देश में बाहर से आने का एक साधन है। हमारा तो यहाँ यही मतलव है कि यही रास्ता भारत की पश्चिम से मिलाता या । त्रागर हम उत्तरी भारत, त्राफगानिस्तान, ईरान त्राौर मध्य-पूर्व का नक्शा देखें तो हमें पता चतेगा कि यह महापथ ईरान और सिन्य के रेगिस्तानों को बचाता हुआ सीधे उत्तर की खोर चित्राज अगेर स्वात की घाटियों की स्रोर जाता है। प्राचीन स्रोर स्राधुनिक यात्रियों ने इस रास्ते की कठिनाइयों की खोर संकेत किया है, फिर भी, वेंहिक खार्य, कुरुष खौर दारा के ईरानी िपपाही, विकन्दर और उसके उत्तराधिकारियों के यवन सैनिक, शक, पह लव, तुखार, हूण और तुर्क, बलल के रास्ते, इसी महापथ से भारत आये। बहुत प्राचीन काल में भी इस महाजनपथ पर व्यापारी, भिन्नु, कलाकार, चिकित्सक, ज्योतिषी, बाजीगर और साहसिक चलते रहे और इस तरह परिचम श्रीर पूर्व के बीच सांस्कृतिक श्रादान-प्रदान का एक प्रधान जरिया बना रहा । बहुत दिनों तक तो यह महापथ भारत और चीन के बीच सम्बन्ध स्थापित करने का एकमात्र जरिया था, क्योंकि चीन और भारत के बीच का पूर्वी मार्ग दुर्गम था, जी केवल उसी समय खुला जब श्रमेरिकनों ने दूसरे महायुद्ध के समय चीन के साथ यातायात के लिए उसे खोज दिया, पर युद्ध समाप्त होते ही उस रास्ते को पुनः जंगतों ने घेर तिया।

रोमन इतिहास से हमें हर बामनी पथ-पदित का पता चलता है। ईसा की प्रारम्भिक सिदयों में इन रास्तों से होकर चीन और पिरचम के देशों में रेशमी कपड़े का व्यावार चलता था हु स्व पथ-पदित में भूमध्यशागर से सुदृरपूर्व की जानेवाले रास्तों में तीन रास्ते सुख्य थे जो कभी समानान्तर और कभी एक दूसरे की काटते हुए चलते थे। इस सम्बन्ध में हम उस उत्तरी पथ की भी नहीं भूल सकते जो कृष्णशागर के उत्तर से होकर कास्पियन समुद्र होता हुआ मध्य एशिया की पर्वतश्रीणियों को पार करके चीन पहुँचता था। हमें लालसागर से होकर भूमध्यशागर तक के समुद्री रास्ते को भी नहीं भूलना होगा, जिसमें हिपाल इहारा मौतमी हवा का पता लग जाने पर, जहाज किनारे-किनारे न चलकर बीच समुद्र से ही यात्रा कर सकते थे। लेकिन तीनों रास्तों में मुख्य रास्ता उपर्युक्त दोनों पथ-पद्धतियों के बीच से होकर गुजरता था। यह शाम, ईराक और ईरान से होता हुआ हिन्दुक्तरा पार करके भारत पहुँचता था और, पामीर के रास्ते, चीन।

पूर्व और परिचम के व्यापारिक सम्बन्ध से शाम के नगरों की अपूर्व अभिगृद्धि हुई। अन्तिओल, चीन और भारत के स्थल-मागों की शीमा होने से एक बहुत बड़ा नगर हो गया। परिचम के कुछ नगरों का, जैसे, अन्ताली, रोम और सिकन्दरिया का, इतना प्रभाव बड़

चुका था कि महाभारत में भी इन नगरों का उल्लेख किया गया है। १ इस महापथ के पश्चिमी खराड का वर्णन चैरेम्स के इसिडोरस ने ऑगस्टस की जानकारी के लिए अपनी एक पुस्तक में किया है।

रोपन व्यापारी स्थल अथवा जलमार्ग से अन्तिओव पहुँचते थे, वहाँ से यह महाजनपथ श्रकरात नहीं पर पहुँचता था। नहीं पार करके रास्ता ऐन्येम्युसियन्उ होकर नीकेफेरन पहुँचता था, जहाँ से वह अफरात के बार्ये किनारे होकर या तो सिल्युकिया पहुँचता था अथवा अफरात से तीन दिन की दूरी पर रेगिस्तान होकर वह पह लगें की राजधानी क्टेंसिसफोन और बगदाद पहुँच गा था। यहाँ से पूरव की खोर मुझ्ता हुआ यह रास्ता ईरान के पठार, जिसमें ईरान, श्रकगानिस्तान श्रौर बल्चिस्तान शामिल थे श्रौर जिनपर पह्लवों का श्रिथकार था, जाता था। बेहिस्तान से होता हुआ फिर यह रास्ता एकबातना ( आधुनिक हम रान ) जो हरवामनियां की राजधानी थी, पहुँचता था और वहाँ से ईग (रे) जो तेहरान के आस-पास था, पहुँचता था। यहाँ से यह रास्ता अपने दाहिनी ओर दश्त ए-कबीर को छोड़ता हुआ, कोहकाफ को पारकर, कैंस्पियन समुद्र के बन्दरगाहों पर पहुँचता था। यहाँ से यह रास्ता पूरव की श्रोर बढ़ता हुआ पह्लवों की प्राचीन राजधानी हेकाटाम्पील (दमगान के पास ) पहुँचता था और आज दिन भी मशर और हेरात के बीच का यही रास्ता है। शाहलद के बाद यह रास्ता चार पड़ावों तक काफी खतरनाक हो जाता था, क्योंकि इन चारों पड़ावों पर एलबुर्ज के रहनेवाले तुर्कमान डाकुओं का बराबर भय बना रहता था। उनके डर से यह रास्ता ऋपनी सिधाई को छोड़कर १२५ मील पश्चिम से चलने लगा। पहाइ पार करके वह हिकरैं निया अथवा गुरगन की दून में पहुँचता था। यहाँ वह काराकुम के रेगिस्तान से बचता हुआ पूरव की खोर कुकता था तथा अस्काबाद के नबलिस्तान को पार करके तेजेन और मर्व पहुँचता था और वहाँ से आगे बढ़कर बलख के घासवाले इलाके में जा पहुँचता था। 2

बत्तख की ख्याति इसी बात से थी कि यहाँ संसार की चार महाजातियाँ, यथा, भारतीय, ईरानी, राक और चीनी, भिलती थीं। इन देशों के व्यापारी अपने तथा अपने जानवरों के लिए खाने-पीने का प्रबन्ध करते थे और अपने माल का आदान-प्रदान भी। आज दिन भी, जब उस प्रदेश का व्यापार घट गया है, मजार शरीफ में, जिसने बत्तख का स्थान प्रहण कर लिया है, व्यापारी, इकट्ठा होते हैं। बत्तख का व्यापारिक महत्त्व होने पर भी वह कभी बड़ा शहर नहीं था और इसका कारण यही है कि उसमें रहनेवाले लोग किर-इर थे और एक जगह जमकर नहीं रहना चाहते थे।

बलख से होकर महाजनपथ पूर्व की श्रोर चलते हुए वर्स्लाँ, वखाँ तथा पामीर की घाटियाँ पर करते हुए कारागर पहुँचता था श्रौर वहाँ से उत्तरी श्रथवा दिक्खनी रास्तों से होकर चीन पहुँच जाता था। इन रास्तों से भी श्रीयक उस रास्ते का महत्त्व था जो उत्तर की श्रोर चला। हुश्रा वंजु नरी पर पहुँचता था श्रौर उसे पार करके सुम्थ श्रौर शकद्वीप होता हुश्रा यूरो एशियाई रास्तों से जा मिलता था। बलख के दिख्णी दरवाजे से महापथ भारत को जाता था। हिन्दुकुश श्रौर सिन्धु नरी को पार करके यह रास्ता तच्हिला पहुँचता था श्रौर वहाँ वह पाटिलापुत्रवाले महाजनपथ से जा मिलता था। यह महाजनपथ मधुरा में श्राकर दो शाखाओं में

१, महाभारत, २।२८।४६

२ फूरो, ल वैस्य रूत द ला ए'द, भा० १ ए० ४-६

बैंट जाता था; एक शाबातो परना होती हुई ताम्रितिप्ति के बन्एरगाह की चती जाती थी और दूसरी शाला उज्जिथिनी होती हुई पश्चिमी समुद्रतट पर स्थित भक्कच्छ के बन्द्रगाह की चन्नी जाती थी।

बतल से होकर तच्रिशला तक इस महाजनपथ को कौटिल्य ने हैमवत-पथ कहा है। साँची के एक अभिलेख से यह पता लगता है कि भिन्नु कासपगीत ने सबसे पहले यहाँ बौद-धर्म का प्रचार किया १ । हिन्दूकुरा से होकर उत्तर-दिक्खन में कन्वार जानेवाली सड़क की अभी बहुत कम जाँच-पड़ताल हुई है। इसके विपरीत पूर्व से पश्चिम जानेवाली सड़क का हमें अच्छी तरह से पता है। इस रास्ते पर पहले हेरात भारतवर्ष की कुक़ी माना जाता था; लेकिन वास्तिविक तस्य यह है कि इस देश की कुंजी काबुल या जलालाबार, पेशावर अथवा अटक में खोजनी होगी।

कन्धार का श्राधुनिक शहर भारत से दो रास्तों से सम्बद्ध है। एक रास्ता पूरव जाते हुए डेरागाजी तों के पास सिन्ध पर पहुँचता है त्रीर वहाँ से होकर मुलतान । दूछरा रास्ता दिवन-पूरव होता हुआ बोलन के दरें से होकर शिकारपुर के रास्ते कराँची पहुँचता है। भारत से कन्यार श्रीर हेरात का यहीं ठीक रास्ता है, जो मर्च के रास्ते से कुरक में मिल जाता है।

उपर्युक्त हैमवतपथ तीन खराडों में बाँटा जा सकता है-एक, बल बखराड ; दूसरा, हिन्दुक्शावराड और तीसरा, भारतीय खगड । पर अनेक भौगोलिक अड्चनों के कारण इन तीनों खगडों को एक दूसरे से अलग कर देना कठिन है।

भारतीय साहित्य में बलख का उल्लेख बहुत प्राचीन काल से हुआ है। महाभारत<sup>२</sup> से पता लगता है कि यहाँ खच्चरों की बहुत अच्छी नस्ल होती थी तथा यहाँ के लोग चीन के रेशमी कपड़ों, पश्मीनों, रत्न, गन्ध इत्यादि का व्यापार करते थे। करीव एक सौ वर्ष पहले प्रसिद्ध अँगरेज यात्री अलेक्जेगडर बर्म्स ने बलब की यात्रा की थी। उसके यात्रा-विवरण से यहाँ के रहनेवालों का तथा यहाँ की आबहवा और रेगिस्तानों का पता चलता है। वर्म्स का कहना है कि इस प्रदेश में सार्थवाह रात में नक्त्रों के सहारे यात्रा करते थे। जाड़ों में यह प्रदेश बड़ा कठिन हो जाता है; लेकिन वसन्त में यहाँ पानी बरस जाता है, जिससे चरागाह हरे हो जाते हैं और खेती-बारी होने लगती है। बलख के घोड़े और ऊँट प्रसिद्ध हैं। यहाँ के रहनेवालों में ईरानी नस्त के ताजिक, उजबक, हजारा त्रौर तुर्कमान हैं।

बलल से हिन्दुस्तान का रास्ता पहले पटकेसर पहुँचता है, जहाँ समरकन्द्रवाला रास्ता उससे आकर भिलता है। यह महापथ तवतक विभाजित नहीं होता जबतक कि वह ताशकुरगन के रास्ते के बात् के ढूहों को नहीं पार कर लेता।

हिन्दुक्सा की पर्वतमाला में अनेक पगडंडियाँ हैं, पर रास्ते के लिहाज से वंज्ञु तथा थिन्धु और उनकी सहायक निद्यों की जानकारी आवस्यक है। पूर्व की श्रोर बहनेवाली दो निद्यों उत्तर में सुर्वीव और दिल्ण में गीरवन्द हैं तथा पिश्रम में बहनेवाली दो निदयाँ उत्तर में अन्दराव और दािज्या में पंजशीर हैं। इस तरह बलख का पूर्वी राह्ता अन्दराव की ऊँची घाटियों से होकर सावक पहुँचता है और फिर पंजशीर की ऊँची घाटी में होकर नीचे उतरता है। उसी तरह, पश्चिमी रास्ता गोरवन्द की घाटी से उतरने के पहले बाम्यान के उत्तर से निकलता है।

१. माशल, सॉची, १, पृ० २६१-२६२

२. मोतीचन्द्र, जियोप्रफिकल ऐयड इकनामिक स्टढीज इन महाभारत, पृ० ६०-६१

जैसा हम अपर कह आये हैं, मध्य हिन्द्कुश के रास्ते निश्यों से लग हर चलते हैं। हिन्द्-कुश के मध्यभाग में कोई बनी-बनाई सड़क नहीं है; लेकिन उत्तरी भाग में बलख, खुल्म और कुन्दूज निश्यों के साथ-साथ रास्ते हैं।

जैता इम उत्पर कह जुके हैं, खावक दरें से होकर गुजरनेवाला रास्ता काफी प्राचीन है। महाभारत में कायव्य या कावरव्य नामक एक जाति का नाम मिलता है। शायद इसी जाति के नाम से बावक के दरें का नाम पड़ा। यह बहुत कुछ सम्भव है कि कावरव्य लोग हिन्दू छुरा के पाद में सटी हुई पजशीर खौर गोरवन्द की घाटियों में, जो पूरव की तरफ खावक के दरें को जाती हैं, रहते थे।

खावक के रास्ते पर बलाख से ताशा करगन की यात्रा वसन्त में तो सरल है पर गर्मों में रेगिस्तान में पानी की कठिनाई होती है और इसीलिए सार्थ इस मौसम में एक घुमावदार पहाड़ी रास्ता पकड़ते हैं। खुल्म नरी के साथ-साथ इस रास्ते पर हैबाक बाता है। इसके बाद कुन्यूज नरी के साथ-पाथ चलकर और एक को तल पार करके रोवत-त्राक का नवितस्तान त्राता है। शायद महाभारत-काल के कुन्यमान यहीं रहते थे। यहाँ से चलकर रास्ता निरन, यार्म तथा समन्यान होते हुए खावक बाता है। इसके बाद वहीं ब्रोर को कचा का रास्ता और लाजवर्द की खदानों को छोड़कर पाँच पड़ावों के बाद पंजशीर की ऊँची घाटी ब्राती है। हिन्दू कुश को पार करने के लिए संगद्भरान के गाँव से रास्ता घूमकर अन्दरशाब, खिजान और दोशाख पार करता है। दोशाख के बाद जेवलिशिराज में बाम्यान से होकर भारत का पुराना रास्ता ब्राता है।

बाम्यान का यह पुराना रास्ता बलख के दिखणी दरवाजे से निकलकर विना किसी कठिनाई के काराकोतल तक जाता है। यहाँ से किपश के पठार तक तीन घाटियाँ हैं, जिन्हें पहाड़ी रास्ता छोड़ने के पहले पार करना पड़ता है।

बाम्यान के उत्तर में हिन्दू करा श्रीर दिन्यन में कोहबाबा पड़ता है। यहाँ के रहनेवाले खास कर हजारा हैं। बाम्यान की श्रहमियत इसलिए है कि वह बलख और पेशावर के बीच में पड़ता है। बाम्यान का रास्ता इतना कठिन था कि उसपर रक्षा पाने के लिए ही, लगता है, व्यापारियों ने भारी-भारी बौद्ध मूर्तियाँ बनवाई । 3

बाम्यान छोड़ने के बाद दो निश्चों श्रीर रास्तों का संगम मिलता है; इनमें एक रास्ता कोहबाबा होकर हेलमें र की ऊँची घाटी की श्रीर चला जाता है। सुर्खाव नदी के दाहिने किनारे की श्रीर से होकर यह रास्ता उत्तर की श्रीर मुझ जाता है श्री गोरबन्द होते हुए वह किपश पहुँच जाता है।

बाम्यान, सालंग श्रौर खावक के भिलने पर काफिरिस्तान श्रौर हजारजात की पर्वतश्रेषियों के बीच में हिन्दुक्त के दिच्छी पाइ पर एक उपजाऊ इलाका है जो उत्तर में गोरवन्द श्रौर पंजशीर निक्षों से श्रौर दिच्छा में काबुलरूद श्रौर लोगर से सींचा जाता है। यह मैदान बहुत प्राचीन काल से अपने व्यापार के लिए भी प्रसिद्ध था; क्योंकि इस मैदान में मध्य हिन्दूक्त के सब

१. महाभारत, २। ४८। १२

२. महाभारत, २। ४८। १३

३. फूरो, वही, पृ० २६

दरें खुलते हैं। किपश से होकर भारत से मध्य एशिया का व्यापार भी चलता था। युवानच्वाङ् के अनुसार किपश में सब देशों की वस्तुएँ उपतब्ध थीं। बावर का कहना है कि यहाँ न केवल भारत की ही, बलिक खुरासान, रूम और ईराक की भी वस्तुएँ उपतब्ध थीं?। अपनी भौगोलिक स्थिति के कारण इस मैदान में उस प्रदेश की राजवानी बनना आवश्यक था।

पाणिनि ने अपने व्याकरण (४-२-६६) में कापिशी का उल्लंब किया है तथा महाभारत और हिंदु-यदन भिक्कों पर भी कापिशी का नाम आता है। यह प्राचीन नगर गोरबन्द और पंजशीर के संगम पर वसा हुआ था; पर लगता है कि आठवीं सही में इस नगर का प्रभाव घर गया; क्योंकि अरब भौगोतिक और मंगोत इतिहासकार काबुत की बात करते हैं। यहाँ यह जान लेना आवश्यक है कि काबुल दो थे। एक बौद्ध कातीन काबुत जो लोगर नहीं के किनारे बसा हुआ था और दूसरा मुसलमानों का काबुल जो काबुल रूद पर बसा हुआ है। अमानुल्ला ने एक तीसरा काबुत दारुलध्यमान नाम से बसाना चाहा था, पर उसके बसने के पहले ही उन्हें देश छोड़ देना पड़ा। ऊँचाई के अनुसार काबुत की घाड़ी दो भागों में बैटी हुई है। एक भाग जो जलालाबार से अटक तक फैता हुआ है, भौगोतिक आवार पर भारत का हिस्सा है; पर दूसरा ऊँचा भाग ईरानी पठार का है। इन दोनों हिस्सों की ऊँचाई की कमी-बेशी का प्रभाव उन हिस्सों के मौसम और वहाँ के रहनेवातों के स्वभाव और चिरत्र में साफ-साफ देख पड़ता है।

काबुल से होकर भारतवर्ष के रास्ते काबुल और पंजशीर निश्यों के साथ-साथ चलते हैं। पर प्राचीन रास्ता काबुल नहीं होकर नहीं चलता था। गोविन्द नहीं के गर्त से बाहर निकलकर पंजाब जाने के पहले वह दिल ग की खोर घूम जाता था। कापिशी से लम्पक होकर नगरहार (जलालाबाद) का प्राचीन रास्ता पंजशीर की गहरी घाटी छोड़ देता था। इसी तरह काबुल से जलालाबाद का रास्ता भी काबुल नहीं की गहरी घाटी छोड़ देता था।

हमें इस बात का पता है कि आठवीं सदी में कायुल अफगानिस्तान की राजधानी था; पर टाल्मी के अनुसार ईसा की दूसरों सदी में भी कायुल कहर या कबूर (१-१८-४) नाम से मौजूर था और इसका भग्नावशेष आज दिन भी लोगर नदी के दाहिन किनारे पर विद्यमान है। शायद अरखोसिया से बलस तक का सिकन्दर का रास्ता कायुल होकर जाता था। गोरबन्द नदी को एक पुल से पार करके यह रास्ता चारीकर पहुँचता है। खैरखाना पार करके यह रास्ता उपजाऊ मैदान में पहुँचता है जहाँ प्राचीन और आधुनिक काबुल अवस्थित हैं।

काबुल से एक रास्ता बुतलाक पहुँचता है और वहाँ से तंग-ए-गाह का गर्त पार करके वह महापथ से मिल जाता है। दूसरा रास्ता दाहिनी त्रोर पूर्व की त्रोर चलता हुन्ना लताबन्द के कोतल में वसता है और वहाँ से तिजन नहीं पर पहुँचता है। वहाँ से एक छोटा रास्ता करकचा के दरें से होकर जगदालिक के ऊपर महापथ से मिल जाता है, लेकिन प्रधान रास्ता समकीण बनाना हुन्ना तेजिन के उत्तर सेहबाबा तक जाता है, उसके बाद वह दिखण-पूर्व की त्रोर चूमकर जगदालिक का रास्ता पार करना है। इसके बाद ऊपर-नीचे चलत हुन्ना वह सुर्ख पुल पर सुर्ख-त्राब नहीं पार करता है न्रीर त्रान्त में गन्दमक पर वह पहाड़ी से बाहर निकल त्राता है। यहाँ से रास्ता चत्तर-पूर्वों दिशा पकड़कर जलालाबाद पहुँच जाता है।

१. वाटस, म्रान युद्यानच्वाङ्, १, १२२

२. बेवरिज, बाबसे मेमायसं, ए० ३१६

कापिशों से जजालाबा हवाला राहता कापिशों से पूर्व की श्रीर चलता है, किर दिक्षिन-पूर्व की श्रीर मुक्ता हुआ वह गोरबन्द श्रीर पंजशोर की संयुक्त वारा को पार करके निजराश्रो, तगाश्रो और दोश्राब होता हुआ मंदावर के बाद काबुल श्रीर मुर्ख इद निदयों को पार करके जलालाबाद पहुँच जाता है।

जैसा हम ऊपर कह आये हैं,जनानाबाद (जिसे युवान च्वाक ने ठीक ही भारत की सीमा कहा है) के बाद एक दूसरा प्रदेश शुरू होता है। सिकन्दर ने मौयों से इस प्रदेश को जीता था; पर इस घटना के बीस वर्ष बाद सेल्यू कस प्रथम ने इसे मौयों को वापस कर दिया। इसके बाद यह प्रदेश बहुत दिनों तक विदेशी आक्रमणकारियों के हाथ में रहा; पर अन्त में कावृत्त के साथ वह मुगनों के अधीन हो गया। १ व्वीं सदी में नादिरशाह के बाद वह अहमदशाह दुर्रानी के कब्ने में चन्ना गया और अँगरेजी सल्तनत के युग में वह भारत और अफगिनिस्तान का सीमार्यात बना रहा।

बिन्ध और जलालाबाद के बीच में एक पहाड़ आता है जो कुनार और स्वात की दुनें अलग करके पश्चिम में वृत्त बनाता हुआ सफेद कीह के नाम से दिन्खन और पश्चिम में जलालाबाद के सूबे की सीमित करता है।

गन्थार की पहाड़ी छीमा के रास्तों का कोई ऐतिहािक वर्णन नहीं मिलता। एरियन का कहना है र कि सिकन्दर अपनी फौज के एक हिस्से के साथ काबुल नदी की वार्ष आर की सहायक निद्यों की घाटियों में तबतक बना रहा जबतक कि काबुल नदी के दािहने किनारे से होकर उसकी पूरी फौज निकत नहीं गई। कुछ इतिहासकारों ने सिकन्दर का रास्ता खेंबर पर ढूँ इने का प्रयत्न किया है; पर उन्हें इस बात का पता नहीं था कि उस समय तक खेंबर का रास्ता नहीं चला था। इस सम्बन्ध में यह जानने की बात है कि पेशावर पहुँचने के लिए खेंबर पार करना कोई आवश्यक बात नहीं है। पेशावर की नींव तो सिकन्दर के चार सौ बरस बाद पड़ी। इसमें कोई कारण नहीं देव पड़ता कि अपने गन्तव्य पुष्करावती, जो उस समय गंधार की राजधानी थी, पहुँचने के लिए वह सीधा रास्ता छोड़कर टेढ़ा रास्ता पकड़े। इसमें सन्देह नहीं कि उसने मिचनी दर्रे से, जो नगरहार और पुष्करावती के बीच में पड़ता है, अपनी फौज पार कराई।

भारत का यह महाजनपथ पर्वत-प्रदेश छोड़कर अटक पर सिन्ध पार करता है। लोगों का विश्वास है कि प्राचीनकाल में भी महाजनपथ अटक पर सिन्ध पार करता था, पर महाभारत में उ बन्दाटक जिसकी पहचान अटक से हो सकती है, का उल्लेख होने पर भी यह मान लेना किटन है कि महाजनपथ नहीं को वहीं पार करता था, गोकि रास्ते की रखवाली के लिए दहाँ द्वारपाल रखने का भी उल्लेख महाभारत में है। ऐसा न मानने का कारण यह है कि प्राचीनकाल में नहीं के दाहिने किनारे पर उद्भांड [ राजतरंगिणीं ], उदक्भांड [ युवानच्वाङ् ], वेयंद [ अतबीहनी ], ओहिंद [ पेशावरी ] अथवा उसड एक अच्छा घाट था। फारसी में उसे आज दिन भी दर-ए-हिन्दी अथवा हिंद का फाटक कहते हैं। यहीं पर स्किन्दर की फीज ने नावों के

<sup>1.</sup> गटसं, वही,

र. एरियन, भानाबेसिस

३. महाभारत, २।१६।१०

पुल से नहीं पार को थी। यहीं युवान च्वाङ् हाथी की पीठ पर चढ़कर मही पार उतरा था तथा बाबर की फीजों ने भी इसी घाट का सहारा लिया था। अप्रक तो अकबर के समय में नही पार उतरने का घाट बन पाया।

ऐतिहासिक दृष्टिकीण से महापथ का रास्ता तीन भागों में बाँटा जा सकता है-यथा (१) पुष्करावती पहुँचने के लिए जो मार्ग िकन्द्र श्रीर उसके उत्तराधिकारियों ने लिया,

(२) वह रास्ता, जो चीनी यात्रियों के समय पेशावर होकर उदक्रभागड पर सिन्य पार करता था

श्रीर (३) श्राधुनिक पथ, जो सीधा श्रटक को जाता है।

जजालाबाइ से पुष्करावती ( चारसद्दा ) वाले रास्ते पर दक्का तक का रास्ता पथरीला है। उसके उत्तर में मोहमंद [पाणिति, मधुमंत ] श्रीर दिख्ण में सकेदकोह में शिनवारी कबीले रहते हैं। दक्का के बाद पूरव चलते हुए दो कोतल पार करके मिचनी श्राता है। भिचनी के बाद निहेंयों के उतार की वजह से प्राचीन जनपथ के रास्ते का ठीक-ठीक पता नहीं चलता ; पर भाग्यवरा दिन अन-पूर्व की त्रोर घूमती हुई काबुल नदी ने प्राचीन महापथ के चिड छोड़ दिये हैं। यहाँ हम स्रोत के बार्ये किनारे चलकर काबुल श्रीर स्वात के प्राचीन संगम पर, जो आधुनिक संगम से त्रागे बढ़कर है, पहुँचते हैं। यहीं पर गन्धार की प्राचीन राजधानी पुष्करावती थी जिसके स्थान पर आज प्राङ्, चारसद्दा और राजर गाँव हैं। यहाँ से महापय सीवे पूरव जाकर होतीमर्दन जिसे युवान् च्याङ् ने पो-जु-चा कहा है और जहाँ शहबाज गढ़ी में अशोक का शिलालेख है, पहुँचता था। यहाँ से दक्लिन-पूर्व की श्रोर चलता हुआ महापथ उराड पहुँचता था। सिन्ध पार करके महाजनपथ तत्त्रशिला के राज्य में धुसकर हसन अन्दाल होता हुआ तत्त्रशिला में पहुँचता था।

काबुल से पेशावर तक का रास्ता बाद का है। किंवदस्ती है के एक गड़ेरिये के रूप में एक देवता ने कनिष्क की संसार में सबसे ऊँचा स्तूप बनाने के तिए एक स्थान दिखलाया जहाँ पेशावर बसा। जो भी हो, ऐसे नीचे स्थान में जिसकी सिंचाई अफ़ीरी पहाड़ियों से गिरनेवाले छोतों, विशेष कर, बारा से होता है और जहाँ सोतहवीं सदी तक बाघ और गैंडों का शिकार होना था, राजधानी बनाना एक राजा की सनक ही कही जा सकती है।

ईसा की पहली सदी से पेशावर राजधानी बन बैंश और इसीलिए उसे कापिशी से, जो भारतीय शकों की गर्मी की राजधानी थी, जोइना आवश्यक हो गया। यह पथ सैंबर होकर दक्का पहुँचा ग्रौर इसी रास्ते की रचा के तिए ग्रं मेजों ने किले बनवाये। दक्का से जमरूद के किले का रास्ता, दक्का और भिचनी के रास्ते से जुल दूर पर, उतना ही ऊबड लाबड है। इसी रास्ते पर पाकिस्तान और श्रफगानिस्तान की सीमा है। लंडी कोतल के नीचे श्रली मस्जिद है। अन्त में प्राचीन पथ आधुनिक रास्ते से होता हुआ पेशावर छावनी पहुँचता है।

तच्रिता पहुँचने के लिए काबुल और स्वात की भिली धारा पार करनी पड़ती थी, पर सेंबर के रास्ते ऐसा करना जरूरी महीं था। पेशावर से पुण्करावर्ता और होती मईन होते हुए उग्ड का रास्ता दूर पड़ता था; पर उसपर हर मौसम में घाट चलते थे। नक्शे से पता चलता है कि काबुल नदी गन्धार के मैदान में ब्राकर खुत जाती है। पूर्वकाल में कभी उसने अपना रास्ता किसी चौड़ी सतह में बदल दिया जिसका नतीजा यह हुआ कि स्वात के साथ उसका आधुनिक

१. कूरो, वही, ५०, ४३

संगम चीनी यात्रियों के समय के संगम के नीचे पड़ता है। पुष्करावती का अधःपतन भी शायद इसी कारण से हुआ हो।

बाबर ने पंजाब जाते के लिए एक सुगम बाट पार किया। इसके मानी होते हैं कि कोई दूसरा बाट भी था। कापिशी से पुष्करावती होकर तच्चिशाला के मार्ग में बहुत-सी निदयाँ पड़ती थीं; लेकिन कापिशी और पुष्करावती के समान हो जाने पर जब महापथ काबुल और पेशावर के बीच चलने लगा तो उसका मतलब बहुत-से बाट उतरने से अपने को बचाना था। यह रास्ता काबुल नदी का दिन नी किनारा पकड़ता है, इसलिए आए-हीं आप वह अटक की और, जहाँ सिन्धु नद सँकरा पड़ जाता है और पुल बनाने लायक हो जाता है, पहुँच जाता है।

प्राचीन राजपर्थों की एक खास बात थी कि वे प्राचीन राजधानियों को एक दूसरे से मिलात थे। राजधानियों बदल जाने पर रास्तों के रख भी बदल जाते थे। राजधानियों के बदलने के खास कारण स्वास्थ्य, ज्यागर, राजनीति, धर्म, निहेयों के फेर-बदल अथवा राजाओं की स्वेच्छा थी। राजधानियों के हेर-फेर कई तरह से होते थे। बजल की तरह हेर-फेर होने पर भी राजधानी एक ही स्थान के आस-पास बनती रही अथवा कापिशी की तरह वह प्राचीन नगरी के आसपास बनती रही। कभी-कभी जैसे दो बाम्यानों, दो कानुलों और तीन तन्त्रिशलाओं की तरह वह एक ही घाटी में बनती रही। कभी-कभी प्राचीन नगरों के अवनत होने पर नथे नगर पहोस में सबे हो जाते थे, जैसे, प्राचीन बजल की जगह मजार शरीफ, कापिशी की जगह कानुल, पुष्करावती की जगह कानुल, उएड की जगह अटक और तन्त्रिशला की जगह रावलिएखी।

अगर हम भारतीय इतिहास के भिन्न-भिन्न युगों में हिन्दू कुश के उत्तरी और दिक्खनी रास्तों की जाँच-पहताल करें तो हमें पता चलता है कि सब युगों में रास्ते एक समान ही नहीं चलते थे। पहाड़ी प्रदेश में रास्तों में कम हेर-केर हुआ है; पर मैदान में ऐसी बात नहीं है। उदाहरण के लिए बलाब, बाम्यान, कापिशी, पुष्करावती और उद्भांड होकर तत्त्वशिला का रास्ता सिकन्दर और उसके उत्तराधिकारिकों तथा अनेक बर्बर जातियों द्वारा व्यवहार में लाया जाता था। वही रास्ता आधुनिक काल में मजार शरीक अथवा खानाबाद, बाम्यान या सालंग, काबुल, पेशावर तथा अटक होकर रावलिपगड़ी पहुँचता है। मध्यकालीन रास्ता इन दोनों के बीच में मिल-जुलकर चलता था। पुरुषपुर की स्थापना के बाद ही प्राचीन महापथ का इख बदला और घीरे-घीरे पुष्करावती के मार्ग पर आना-जाना कम हो गया। आठवीं सदी में कापिशी के पतन और काबुल के उत्थान से भी प्राचीन राजमार्ग र काफी असर पड़ा। नवीं सदी में जब काबुल और खैबर का सीधा सम्बन्ध हो गया तब तो पुष्करावती का प्राचीन राजमार्ग बिलकुल ही ढीला पड़ गया।

इस प्राचीन महापथ का सम्बन्ध सिन्ध की तरफ बहुनेवाली निदयों से भी है। टाल्मी के अनुसार, कुनार का पानी चित्राल की ऊँ चाइयों से आता था और इसीलिए जलालाबाद के नीचे नाव चलना मुश्किल था। अब प्रश्न यह उठता है कि टाल्मी किसी स्थानीय अनुश्रुति के आधार पर ऐसी बात कहता है क्या; क्योंकि आज दिन भी पेशाविरयों का विश्वास है कि स्वात नदी बड़ी है और काबुल नदी केवल उसकी सहायकमात्र है; उन दोनों के सम्मिलित स्नोत का नाम लगड़ हैं, जिसका पंज होरा से भितन के बाद स्वात नाम पड़ता है। स्थानीय अनुश्रुति में तथ्य हो या न हो, काबुल के राजधानी बनते ही उसके राजनीतिक महत्त्व से काबुल नदी बड़ी मानी जानी लगी। प्राचीन कुभा याती काबुल नदी कहाँ से निकलती थी और कहाँ बढ़ती थी, इसका ऐतिहासिक विवरण हमें प्राप्त नहीं होता; लेकिन यह सास बात है कि वह नदी प्राचीन मार्ग का अनुसरण करती

थी और काबुल नदी के लिए उसकी विचार-संगित की बोधक थी। अगर यह बात ठीक है तो कुमा नदी का नाम जलालाबाद के नीचे ही सार्थ क न होकर उस खोत के लिए भी सार्थ क है जो प्राचीन राजधानियों के राजपथ को घरकर चलता था। यह भी खास बात है कि कापिशी, लम्पक, नगरहार और एक रावती पश्चिम से पूर्व जानेवाली काबुल नदी पर पड़ते थे। दाहिने किनारे पर काबुल और लोगर का मिला-जुला पानी केवल एक सोते-सा लगता है; लेकिन कापिशी के ऊपर पंजशीर की महत्ता घट जाती है और गोरबंद काबुल नदी के ऊपरी भाग का प्रतिनिधित्व करने लगती है। इस तरह बढ़ कर गोरबंद पेशावर की ऊँ वाइयों पर बहती हुई एक बड़ी नदी होकर सिन्ध से मिल जाती है।

बलल से लेकर तज़िशाला तक चलनेवाले महायथ के बारे में हमें बौद और संस्कृत-साहित्य में बहुत कम विवरण मिलता है। लेकिन भाग्यवश महाभारत में उस प्रदेश के रहनेवाले लोगों के नाम आये हैं, जिनसे पता लगता है कि भारतीयों को उस महायथ का यथेष्ट ज्ञान था। अर्जु न के रिग्विजयकम में वाह्वीक के पूर्व बद्ख्शाँ, वलाँ और पामीर की घाजियों से होकर काशगर के रास्ते की श्रीर संकेत है। बर्ख्शों के द्रयन्तों का भारतीयों को पता था 3 । उन्हमान ( म॰ भा॰ २।४८।१३ ) शायर कुन्दुज की घाटी में रहनेवाते थे। इसी रास्ते से शायर लोग कंबीज भी जाते थे, जिसकी राजधानी द्वारका का पता आज दिन भी दरवाज से बनता है। महाभारत को शक, तुलार और कंकों का भी पता था जो उस प्रदेश में रहते थे जिसमें वंत्तु नहीं की पार करके सुग्य और शकद्वीप होते हुए महाजनपथ युरेशिया के मैदान के महामार्ग से मिल जाता था (म॰ भा॰ २।४७।२५)। वलख से भारत के रास्ते पर कार्पीसिक का बोध कपिश से होता है (म॰ भा॰ २।४७।७)। मध्य एशिया के रास्ते पर शायद काराकोरम को मेठ श्रौर कुएनलुन को मंदर कहा गया है तथा खोतन नदी को शीतोदा ( म॰ भा॰ २-४८-२ )। इस प्रदेश के फिरंदर लोगों को ज्योह, पशुप त्रौर खस कहा गया है जिनसे त्राज दिन किरगिजों का बीव होता है। काशगर के आगे मध्य एशिया के महायय पर चीनों, हूणों और शकों का उल्लेख है ( म॰ भा॰ २।४७।१६ )। इसी मार्ग पर शायद उत्तर कुइ भी पड़ता था; जिसका अपश्रंश रूप कोरैन, जिसकी पहचान चीनी इतिहास के लूलान से की जाती है, । .शक भाषा का शब्द है।

भारतीयों को इस रास्ते का भी पता था जो हेरात से होकर बतृचिस्तान और िन्ध जाता था। बतृचिस्तान में लोग खेती के लिए बरसात पर आश्रित रहते और बिस्तयों अधिकतर समुद्र के किनारे होती थीं। हेरात के रहनेवाले लोग शायद हारहूर थे। परिशिन्धपदेश में रहनेवाले बैरामकों (म॰ भा॰ २१४६१३२) को जो बतृचिस्तान में रहते थे और जिनका पता हमें युनानी भौगोलिकों के रम्बकीया से मिलता है तथा पारद, बंग और किंतब रहते थे (म॰ भा॰ २१४७१३०)। बतृचिस्तान का यह रास्ता कजात और म्ला होकर विन्ध में आता था। यूला के रहनेवालों को महाभारत में मौतेय कहा गया है और उनके उत्तर में शिवि रहते थे (स॰ भा॰ २१४६१९४)।

<sup>1.</sup> फूरो, वही, १, ४२

र. महाभारत २।२४।१२-२७

३ मोतीचन्द्र, वही, ए० १८—१६

## उत्तर-भारत की पथ-पद्धति

उत्तर-भारत के मैं शनों में पेशावर से ही महाजनपथ पुरव की खोर जरा-सा दिन्न्एगिभमुख होकर चतता है। अिन्यु के मैं शन के रास्ते पंजाब की निश्चों के साथ-साथ दिन्एग की खोर जरा-सा पश्चिमाभिमु ब होकर चलते हैं। इतिहास इस बात का सान्ती है कि तन्त्रशिला होकर महाजनपथ काशी खौर मिथिला तक चतता था। जातकों से पता चलता है कि बनारस से तन्त्रशिला का रास्ता घने जंगलों से होकर गुजरता था और उसमें डाइक्झों खौर पशुखों का भय बराबर बना रहता था। तन्त्रशिला उस युग में भारतीय और विदेशी व्यापारियों का मिलन-केन्द्र था। बौद्ध - साहित्य से इस बात का पता चलता है कि बनारस, श्रावस्ती और सोरेय्य (सोरों) के व्यापारी तन्त्रशिला में व्यापार के लिए खाते थे। विशेष

पशावर से गंगा के मैंदान को दो रास्ते श्राते हैं। पशावर से सहारनपुर होकर लखनऊ तक की रेलवे लाइन उत्तरी रास्ते की बोतक है श्रीर इस रास्ते से हिमालय का बहिगिरि कभी ज्यादा दूर नहीं पड़ता। यह र स्ता लाहोर को श्रूते के लिए वजीराबाद से दिल्ए जरा भुकता है, लेकिन वहाँ से जतन्वर पहुँ चते-पहुँ चते किर वह अपनी सिधाई ठीक कर लेता है। इस पथ के समानान्तर दिल्ली रास्ता चलता है जो लाहौर से राश्विंड, फिरोजपुर श्रीर भिटिएडा होकर दिल्ली पहुँ चता है। दिल्ली में यह रास्ता यमुना पार करके दोशाव में श्रुसता है श्रीर गंगा के दिल्ला से होकर श्राणे बढ़ता है। लखनऊ से उत्तरी रास्ता गंगा के उत्तर-उत्तर चलकर तिरहुत पहुँ चता है श्रीर वहाँ से किटेइार श्रीर पार्वतीपुर होकर श्रासम पहुँ च जाता है। दिल्ली रास्ता इलाइ।बाद से बनारस पहुँ चता है श्रीर गंगा के दिल्ला है श्रीर वहाँ से किटेइार श्रीर पार्वतीपुर होकर श्रासम पहुँ च जाता है। दिल्ली रास्ता इलाइ।बाद से बनारस पहुँ चता है श्रीर गंगा के दाहिने किनारे से भागलपुर होकर कलकत्ता पहुँ च जाता है श्रथवा पटना होकर कलकत्ता चला जाता है।

इन दोनों रास्तों की बहुत-सी शाखाएँ हैं जो इन दोनों को मिलाती हैं। अयोध्या होकर बनारस और लवनऊ की बाब-नाइन सत्तरी और दिन बनी रास्तों को मिलाने में समर्थ नहीं होती, क्योंकि बनारस के आगे गंगा काफी चौड़ी हो जाती है और केवल अगिनबोट ही सत्तरी और दिन बनी मार्गों को मिलाने में समर्थ हो सकते हैं। पुनों की कमी की वजह से तिरहुत, उत्तरी बंगाल और आसाम के रास्तों का केवल स्थानिक महत्त्व है। इनकी गएमा भारत के प्रसिद्ध राजमार्गों में नहीं की जा सकती।

बनारस के नीचे गंगा तथा बड़ पुत्र का काकी व्यापारिक महत्व है। ग्वालन्दों से, जहाँ गंगा बढ़ पुत्र का संगम होता है, स्टीमर बराबर श्राक्षाम में डिवरूगढ़ तक चलते हैं और बाढ़ में तो वे सिरया तक पहुँच जाते हैं। देश के विभाजन ने श्राक्षाम श्रीर बंगाल के बीच श्रायात-निर्यात के प्राकृतिक साधनों में बड़ी गड़बड़ी डाल दी है। उत्तर-बिहार से होकर नई रेलवे लाइन भारत से बिना पाकिस्तान गये हुए श्रास म को जोड़ती है; किर भी श्रासाम का प्राकृतिक मार्ग पूर्वी पाकिस्तान होकर ही पड़ता है।

पेशावर-पार्वतीपुर के उत्तरी महापथ से बहुत-से उपपथ हिमालय की जाते हैं। ये उपपथ मालाकनर दरें के नीचे नौशेरा-दर्गई, सियानकीट-जम्मू, अमृतसर-पठानकीट, अंबाला-शिमला, लस्कर-देहराद्दन, बरैली-काठगोदाम, हाजीपुर-रक्यौत, किटहार-जोगवानी तथा गीतलदह-जयन्तिया

१. डिक्शनरी ऑफ पालि प्राप्र नेम्स, १, ६८२

की ब्रांच-लाइनों द्वारा अंकित हैं। उसी तरह महापथ के दिन्सिनी भाग से बहुत-से रास्ते पूरकर विन्ध्य पार करके दिन्धिन की खोर जाते हैं। ये रास्ते उपपथ न होकर महापथ हैं। इनका वर्णन बाद में किया जायगा।

जैसा हम ऊपर कह आये हैं, पंजाब से सिन्ध के रास्ते निश्यों के साथ-साथ चलते हैं। भिटेंडा से एक रास्ता फूटकर सतलज के साथ-साथ जाता है; उसी तरह अटक से एक दूसरा रास्ता फूटकर सिन्धु के साथ-साथ चलता है। इन दोनों रास्तों के बीच में पाँच रास्ते हूं जो पंजाब की पाँचों निश्यों की तरह एक बिन्दु पर मिलते हैं। सिन्धु-पथ नरी के दोनों किनारों पर चलते हैं और रोहरी और कोटरी पर पुलों द्वास सम्बद्ध हैं।

सिन्ध की उत्तर-पश्चिमी पहाड़ियों पर कच्छी गंदाय के मैदान का खाँचा है, जहाँ प्राचीन समय में शिवि रहते थे। इसी मैदान से होकर सककर से बतुचिस्तान के दरीं को रेल गई है।

प्राचीनकाल में सिन्ध और पंजाब की निद्यों में नावों से यातायात था। दारा प्रथम ने अपने राज्य के आएम्भ में निचले सिन्ध से होकर आरवसागर में पहुँचने का मन्सूबा बाँधा था; लेकिन ऐसा करने से पहले उसने उस प्रदेश की छानबीन की आज्ञा दी थी। अन्येषक-दल के नेता स्काइलाक्स बनाये गये और उनका बेझा कश्यापुर (यूनानी कस्पपाइरोस) पर, जिसकी पहचान मुल्तान से की जानी है , उतरा। यहीं से ईरानियों का दूसरा धावा गुरू हुआ। मुल्तान के उद्ध नीचे, चिनाव के बाएँ किनारे पर, ४१६ ई० पू० में दारा का बेहा पहुँचा और ढाई वर्ष बाद जब यह वेड़ा मिछ में अपने राजा के पास आया तब उसने नील नदी और लालसागर के बीच नहर खोल दी थी। श्री पूरो के अनुसार यह यात्रा ईरान की खाड़ी और श्चरवसागर के बीच के समुद्री रास्ते की मिलाने के लिए श्रावश्यक थी। दारा के श्रधिकार में लालसागर ग्रौर निचले क्षिन्य के बन्दरगाहों के श्राते ही हिन्दमहासागर सुरिस्तित हो गया श्रौर मिस्र के बन्रों से ईरानी जहाज कुशततापूर्वक सिन्ध के बन्दरगाहों तक श्राने लगे। पर सिन्ध पर ईरानियों और युनानियों का अधिकार धोड़ ही समय तक रहा। जब धिकन्दर के अनुयायी छिन्य के निचते भाग में पहुँ चे तो उन्हें वहाँ के ब्राह्मण-जनपरों का कठोर सामना करना पहा। कयां किया जा सकता है कि ईरानियों की भी कुछ ऐसा ही सामना करना पड़ा होगा। सिकन्दर की फौज के आगे बढ़ जाने पर पुनः ब्राह्मणं-जनपर प्रवत हो उठे। धिकन्रर का नौकाध्याच मकरूनी नियर्श्वस इस बात की स्वीकार करता है कि सिन्ध के रहनेवालों के प्रबल विरोध के कारण ही उसे िम्ब जल्दी ही छोड़ देना पड़ा। भारत पर श्रपने धावों के बाद महम्द गजनी लौटने के लिए यही रास्ता पकड़ता था। सीमनाथ की लूट के पार, गजनी लौटते समय, पंजाब की घाटियों के जाटों ने उसे खुर तंग किया। उन्हें सबक देने के लिए महस्द दूसरे साल लौटा श्रौर मुल्तान में १४०० नावों का एक बेड़ा तैयार किया ; लेकिन बागी जाटों ने उसके जवाब के तिए ४००० नावों का बेहा तैयार किया। याधुनिक काल में पंजाब की निर्धों पर यानायात कम हो गया है; केवल सिन्धु पर ही सामान ढोने के लिए कुछ नावें चलती हैं।

यहाँ पर हम विन्धु-गंगा के उत्तरी श्रौर दिख्णी मार्गी की तुलना कर देना चाहते हैं। उत्तरी रास्ता पंजाब के उपजाऊ मैदान से होकर गुजरता है। इसके विपरीत, दिस्खिनी रास्ता

<sup>1.</sup> फूरो, वही, पृ० १४

२. केंब्रिज हिस्ट्री, ३, ए० २६

सूखे ऊँचे प्रदेश से होकर गुजरता है। भविष्य में जब भंग और डेराइस्माइलखाँ होकर गजनी और गोमल की तरफ रेल निकल जायगी तब इसका महत्त्व बढ़ जायगा। पर दिल्ली से लेकर बनारस तक दोनों ही मागों की अहमियत उपजाऊ मैंदान में जाने से एक-सी है। फिर भी, उत्तरी रास्ता हिमालय प्रदेश का व्यापार सँभालता है और दिल्ली रास्ता विन्ध्य-प्रदेश का। बनारस के बाद, दिल्ली रास्ते का उत्तरी रास्ते के बनिस्वत प्रभाव बढ़ जाता है; क्योंकि उत्तरी रास्ता तो आसाम की ओर रख करता है; पर दिक्खनी रास्ता कलकत्ता से समुद्द की और जाना है। चीन में कम्युनिस्ट राज तथा तिब्बत और उत्तरी बर्मा पर उनके प्रभाव से उत्तरी रास्ते का महत्त्व किसी समय बढ़ सकता है।

पेशावर से बंगाल के रास्ते पर निर्धों के सिवा सामरिक महत्त्व के तीन स्थल हैं; यथा, अपटक श्रीर भेलम के बीच में नमक की पहाड़ियाँ, कुरु जेत्र का मैदान तथा बंगाल श्रीर बिहार के बीच राजमहल की पहाड़ियाँ। मैदान में निर्धां विशेषकर बरसात में, यात-निर्धात में श्राइचन पैदा करती हैं श्रीर, इसीलिए, प्राचीन जनपथ हिमालय के पास-पास से चलता था, जिससे नदी उतरने का सुभीता रहे। प्राचीन समय में ये घाट बढ़ते हुए शत्रुदलों को रोकन के लिए बढ़े काम के थे।

श्रयक श्रौर मेलम के बीच का प्रदेश बड़े सामरिक महत्त्व का है; क्योंकि नमक की पहाड़ियाँ उपजाऊ सिन्ध-सागर-दोश्राब के उत्तरी भाग को नीचे से सूखे-साखे प्रदेश से श्रालग करती हैं। इसके ठीक उत्तर हजारा को रास्ता जाता है, तथा मेलम के साथ चलता हुआ रास्ता कस्मीर को।

खास पंजाब सतलज के पूर्वी किनारे पर समाप्त हो जाता है श्रीर वहीं फिरोजपुर श्रीर मिंटडा की छावनियाँ दिल्ली जानेवाले रास्ते की रचा करती हैं। कुरुचेत्र का मैदान सिन्ध श्रीर गंगा की नदी-रद्धितयों के जलविभाजक का काम करता है। इतिहास इस बात का साची है कि कुरुचेत्र का मैदान बहे सामरिक महत्त्व का है। इसके उत्तर में हिमालय पहता है श्रीर दिच्चिए में मारवाइ का रेगिस्तान। इन दोनों के बीच में एक तंग मैदान सतलज श्रीर यमुना के खादर जोडता है। पंजाब श्रीर दिच्चिए के बीच का यही श्रकृतिक रास्ता है। श्रागर पंजाब से बढ़ती हुई शत्रुसेना सतलज तक पहुँच जाय तो भौगोलिक श्रवस्था के कारए उसे कुरुचेत्र के मैदान में श्राना होगा। कौरवों श्रीर पाएडवों का महायुद्ध यहीं हुश्रा था तथा पृथ्वीराज श्रीर मुहम्मद गोरी के बीच मारत के भाग्य का फैन्जा करनेवाली तरावडी की लड़ाई भी यहीं लड़ी गई थी। पानीपत में बाबर द्वारा इहाहीन के हराये जाने पर यहीं पुनः एक बार भारत के भाग्य का निवटारा हुश्रा। १० वीं सरी में श्रहम श्राह श्रवहाली ने यहीं मराठों को हराकर उनकी रीढ़ तोड़ दी। देश-विभाजन के बाद पश्रिमी पंजाब से भागते हुए शरएएथियों ने भी इसी मैदान में इकट्ठे होकर श्रामी जान श्रीर इज्जन की रच्चा की।

गंगा के मैदान के घाट भी उतना ही महत्त्व रखते हैं; जितना पंजाब की निद्यों के घाट। दिल्ली, त्रागरा, कन्नौज, त्रायो प्या, प्रयाग, बनारस, पटना और भागलपुर निद्यों के किनारे बसे हैं और उन निद्यों के पार उतरने के रास्तों की रच्चा करते हैं। गंगा और यमुना के संगम पर प्रयाग तथा गंगा और सीन के संगम पर पटना सामरिक महत्त्व के नगर हैं, पर साथ-ही-साथ यह जान लेना चाहिए कि यमुना और उसकी सहायक निद्यों पर प्रयाग तक लगनेवाले घाट तथा गंगा के दिखिणी सिरे पर लगनेवाले घाट भीतर के लगनेवाले घाटों की अपेच्चा विशेष महत्त्व के

हैं। श्रागरा, धौलपुर, कालपी, प्रयाग और चुनार इसी श्रेणी में श्राते हैं। मालवा और राजस्थान का मार्ग यमुना की श्रागरा पर पार करता है तथा बुन्देलखराड और मालवा का रास्ता उसी नदी को कालपी पर। प्राचीनकाल भें प्रयाग के कुछ ही ऊपर कौशाम्बी बसा था जहाँ भड़ोच से एक रास्ता श्राता था। कौशाम्बी के नीचे गंगा श्रौर यमुना पर खूब नावें चलती थीं। इसका स्थान श्रब प्रयाग ने ले लिया है।

उत्तरप्रदेश और बंगाल से श्रानेवाली सेनाओं के भिलने का प्राकृतिक स्थान बिहार में वक्सर है; क्योंकि इसके बाद गंगा इतनी चौड़ी हो जाती है कि वह केवल श्रागनवोटों से ही पार की जा सकती है। उदाईभद्द द्वारा पाटलिपुत्र की नींव डालना भी इसी मतलब से था कि गंगा के बाट की लिच्छवियों के बढ़ते हुए प्रभाव से रच्चा की जा सके। पटना के श्रागे दिच्चण बिहार की पहाड़ियाँ गंगा के साथ-साथ बंगाल तक बढ़ जाती हैं और इसीलिए बिहार से बंगाल का रास्ता एक संकरी गली से होकर निकलता है।

हमने ऊपर उत्तर भारत की पथ-पद्धति का सरमरी दृष्टि से एक नक्शा खींचा है और यह भी बतलाने का प्रयत्न किया है कि ये रास्ते किन भौगोलिक परिस्थितियों के अधीन होकर चलते हैं, पर यहाँ हम इस बात पर जोर देना चाहते हैं कि जिन रास्तों का हमने ऊपर वर्णन किया है उनके विकास में हजारों वर्ष लग गये होंगे। हमें पता चलता है कि ईसा-पूर्व पाँच शें सदी या उसके कुछ पहले भी उत्तरी श्रीर दिल्ली महाजनपथ विकसित हो उठे थे। इस बात की भी सम्भावना है कि इन्हीं रास्तों से होकर उत्तर-पश्चिम से त्रार्य भारत में भूस्थापना के लिए श्रागे बढ़े। हम ऊपर बाह्वीक-पुष्करावती, काबुल-पेशावर तथा पशावर-पुष्करावती-तच्रिला के रास्तों के दुकड़ों की छानबीन कर चुके हैं। और यह भी बता चुके हैं कि महाभारत ने कहाँ तक उन सड़कों के नाम छोड़े हैं। बोद्धपालि-साहित्य में बलख से तत्त्वशिला होकर मथुरा तक के राजमार्ग का बहुत कम विवर ए है। भाग्यवश, रामायण तथा मूलसर्वास्तिवादियों के 'विनय' में तच्चिशला से लेंकर मथुरा तक चलनेवाले रास्ते का अच्छा विवस्ण है।" मूलसर्वास्तिवादियों के विनय से पता चलता है कि जीवक कुमारमृत्य तच्चिशला स भद्र कर, उदुम्बर श्रौर रोहीतक होते हुए मथुरा पहुँचा। श्रोप्रिजलुस्की ने भद्र की पहचान साकल यानी, सियालकोट से की है। उदुम्बर पठानकोट का इलाका था और रोहीतक आजकल का रोहतक है। चीनी यात्री चेमाङ् ने इसी रास्ते पर अप्रोतक का नाम भी दिया है जिसकी पहचान रोहतक जिले में श्रगरीहा से की जा सकती है। 2

ऐसा मातूम पड़ता है कि इस सड़क पर श्रौदुम्बरों का काफी प्रभाव था जो कि उनकी मौगीलिक स्थिति की वजह से कहा जा सकता है। पठानकीट के रहनेवाले उदुम्बर मगध और करमीर के बीच के व्यापार में हिस्सा बँटाते थे। काँगड़ा के व्यापार में भी उनका हिस्सा होता करमीर के बीच के व्यापार में हिस्सा बँटाते थे। काँगड़ा के व्यापार में भी उनका हिस्सा होता करमीर के बीच के व्यापार में दिस्सा बँटाते थे। काँगड़ा की सड़के यहाँ भिलतो हैं। देश के था; क्योंकि श्राज दिन भी चम्बा, नरपुर श्रौर काँगड़ा की सड़के मात्त श्रौर करमीर की घाटी के जोड़ने बँटवारे के बाद पठानकोट श्रौर जम्मू के बीच की नई सड़क भाति श्रौर करमीर की घाटी के जोड़ने बँटवारे के बाद पठानकोट श्रौर जम्मू के बीच की नई सड़क श्रीर करनी कपड़ा भी बनता बा का एकमात्र रास्ता है। प्राचीन समय में इस प्रदेश में बहुत श्रचड़ा ऊनी कपड़ा भी बनता बा जिसे कोटु बर कहते थे।

१. गिजगिट टेस्, ३, २, ४-३३—३४

२. चूर्नांख आशियतीाक, १६२६, पु॰ ३-७

साकत यानी आधुनिक सियातकोऽ, प्राचीन समय में मदों की राजधानी था । इस नगर की मितिन्द-प्रश्न में पुरमेदन कहा गया है। पुरमेदन में बाहर से थीक माल की सुहरबन्द गंठरियाँ उतरती यीं और वहाँ गठरियाँ तोइकर उनका माल फुटकरियों के हाथ बेच रिया जाता था।

पठानको दिसे पर, महाभारत के अनुसार बहुवान्यक (लुबियाना), शैरीषक (सिर्मा) और रोहीतक पड़ते थे (म॰ भा॰ २।२६।५-६)। महाभारत को रोहतक के दिवण पड़ने-वाले रेगिस्तानी इलाकों का भी पता था। रोहतक से होकर प्राचीन महापथ मधुरा चला जाता था

जो प्राचीन भारतवर्ष में एक बहुत बड़ा व्यापारी नगर था।

जैता इस ऊपर कह त्राये हैं, रामायण में (२१०४१११-१५) भी पश्चिम पंजाब से लेकर अयोध्या तक के प्राचीन महापय का उल्लेख है। केकय से भरत को अयोध्या लाने के लिए दन अयोध्या के बाद गंगा पार करके हस्तिन।पुर (हसनापुर, भेरठ जिला) पहुँचे । उसके बाद वे कुरुचेत्र श्राये। वहाँ वारुणी तीर्थ देवकर उन्होंने सरस्वती नदी पार की। उसके बाद उत्तर की श्रीर चलते हुए उन्होंने शरदंडा ( ब्राधुनिक सरहिंद नहीं ) पार की । श्रागे बढ़कर वे भूतिंगों के प्रदेश में पहुँचे त्रौर शिवालिक के पार की पहाड़ियों पर उन्होंने सतलज त्रौर व्यास की पार किया। इस तरह चलते हुए वे अजकूला नहीं (आधुनिक आजी) पर बसे हुए साकल नगर में आये और वहाँ से तविशाला के रास्ते से केव्य की राजधानी गिरिवज, जिसकी पहचान जलालपुर के पास गिर्यक से की जाती है, पहुँचे।

मथुरा से लेकर राजगृह तक महाजनपथ का अच्छा वर्णन बौद्ध-साहित्य में मिलता है। मथुरा से यह रास्ता बेरंजा, सोरेय्य, संकिस्स, कण्यकुज होते हुए पद्मागतिथ्य पहुँचता था जहाँ वह गंगा पार करके बनारस पहुँचता था २ । इसी रास्ते पर वरणा (वारन-बुत्तन्दशहर) श्रौर श्रालवी (अरवल) भी पड़ते थे। डेरंजा की ठीक-ठीक पहचान नहीं हुई है; लेकिन यह जगह शायद घोलपुर जिते में बारी के पास कहाँ रही होगी जहाँ से अनुवीहनी के समय में महाजनपथ का एक खगुड शुक्त होता था। अं गुतरिनकाय में कहा गया है कि बुद्ध ने बेरं जा के पास सड़क पर भीड़ की उपदेश दिया 3 । स्रोरेघ्य की पहचान एटा जिले के प्रसिद्ध तीर्थ स्रोरों से की जाती है । इस नगर का तत्त्वशिता के साथ व्यापारिक सम्बन्ध था ४ । संकिस्स की पहचान फर्ध खाबाद जिले के संकीशा गाँव से की जाती है। बौद्ध-साहित्य के अनुसार श्रावस्ती से यह तीस योजन पर पड़ता था। रेवत थेरा, सोरेप्य (सोरों) से यहजाति के रास्ते पर (भीश, इलाहाबाद) संकिस्स, कराणकृज, उदुम्बर और अम्मलपुर होकर गुजरे। आलवक, शावस्ती से तीस योजन और राजगृह के रास्ते पर, बनारस से दछ योजन पर था । कहा जाता है कि एक समय बुद्ध श्रावस्ती से कीर्रीगिर (केराकत, जीनपुर जिला, उत्तरप्रदेश) पहुँचे। वहाँ से त्रालबी होते हुए ग्रन्त में राजगृह आ पहुँचे । कौशाम्बी सार्थी का प्रधान श्राह्य था और यहाँ से कोशल और मगध को बराबर रास्ते



१. मोतोचन्द, वही, ४, ए० ६४-६६

२. विनय, ३, २

३. डिक्शनरी ऑफ पाली प्रापर नेम्स, देखा बेरंजा

४. धम्मण्ड ब्रह्मकथा १, १२३

४. वही, ३, २२४

<sup>4.</sup> विनय, २, १७०-७१

चला करते थे। नहीं के रास्ते बनारस की दूरी यहाँ से तीस योजन थी। माहिष्मती होकर दिल्लिणापथवाला रास्ता कौशाग्बी होकर गुजरता था। व

पूर्व-पश्चिम महाजनपथ पर, जिसे पालि-साहित्य में पुब्बन्ता-अपरन्त कहा गया है, बनारस एक प्रधान व्यापारिक नगर था (जा॰ ४, ४०४, गा॰ २४४)। इसका सम्बन्ध गन्धार और तज्ञिशला से था (धम्मपद, अट्ठक्या, १,१२३)। तथा सोवीरवाले रास्ते से यहाँ घोड़े और खच्चर आते थे। उत्तरापथ के सार्थ बहुधा बनारस आते थे। बनारस का चेदि (बुन्देलखगड) और उज्जैन के साथ, कीशाम्बी के रास्ते, व्यापारिक सम्बन्ध था। यहाँ से एक रास्ता राजग्रह को जाता था अधीर दूसरा आवस्ती को। आवस्तीवाला रास्ता कीटिगिरि होकर जाता था। वरंजा से-बनारस को दो रास्ते थे। सीरंच्यवाला रास्ता पेचीदा था, लेकिन दूसरा रास्ता गंगा को प्रयाग में पार करके, सीधा बनारस पहुँच जाता था। बनारस से महाजनपथ, उक्कचेल (सीनपुर, विहार) पहुँचता था और वहाँ से वैशाली (बसाइ — जिला मुजफ्फरपुर, विहार), जहाँ आवस्ती से राजग्रह के रास्ते के सथ वह मिल जाता था। बनारस और उद्देल (गया) के बीच भी एक सीधा रास्ता था। बनारस का अधिक व्यापार गंगा से होता था। बनारस से नावें प्रयाग जाती थीं और वहाँ से यमुना के रास्ते इन्द्रप्रस्थ पहुँचती थीं। प

उत्तरापथ से दूसरा रास्ता कोसल की राजधानी श्रावस्ती को श्राता था। यह रास्ता, जैसा कि हम पहले देख चुके हैं, उहारनपुर से लखनऊ होकर बनारस को रेल का रास्ता पकड़ता था। लखनऊ से यह रास्ता गोंडे की श्रोर चला जाता था। इस रास्ते पर कुरुजांगल, हस्तिनापुर श्रोर श्रावस्ती पड़ते थे।

श्रावस्ती से राजगृह का रास्ता वैशाली होकर जाता था। पर्याणवन्ग में श्रावस्ती श्रीर राजगृह के बीच निग्नलिखित पड़ाव दिये हैं—यथा सेतव्या, किपलवस्तु, वृशीनारा, पावा श्रीर भोगनगर। उपर्युक्त पड़ावों में सेतव्या, जो जैन-साहित्य में केयइश्रह की राजधानी कही गई है १०, सहेठ-महेठ, यानी श्रावस्ती के ऊपर पड़ती थी। ताप्ती नदी पर नेपालगंज स्टेशन से कुछ दूर नेपाल में बालापुर के पास श्री० बी० स्मिथ को एक प्राचीन नगरी के भग्नावशेष मिले बे (जे० श्रार० ए० एस०, १८६८, पू० १२० से) जिन्हें उन्होंने श्रावस्ती का भग्नावशेष मान लिया, पर श्रावस्ती तो सहेठ-महेठ है। बहुत सम्भव है कि बालापुर के भग्नावशेष सेतव्या के हों।

१ विनय, १, २८७

२. स्त्रनिपात, १०१०-१०१३

३, जा०, १, १२४, १८८, १८१; २, ३१, २८७

४. दिव्यावदान, पृ० २२

४. जा०, १, ११३-१४

६, विनय, १, २१२

७. विनय, १, २२०

E. जा० ६, ४४७

६. डिक्शनरी ऑफ पालि प्रापरनेम्स २, ११४६

१०. जैन, लाइफ इन एंशेंट इंडिया एजड डिपिक्टेड इन जैन केनन्स, ए० २२४, बंबई, १२४७

पावा की पहचान गोरखपुर जिले की पड़रौना तहसील के पपछर गाँव से की जाती हैं। वैशाली में श्रावस्तीवाला उत्तरी रास्ता त्रौर बनारसवाला दिन बनी रास्ता मिल जाते थे। प्रधान रास्ता तो चंपा (भागलपुर) को चता जाता था। पर एक दूसरा रास्ता दिखण की द्योर राजगृह की तरफ मुड़ जाता था। श्रावस्ती से साकेत होकर कौशान्त्री को भी एक रास्ता था। विशुद्धि मग्ग (पृ॰ २६०) के श्रानुसार श्रावस्ती से साकेत सात योजन पर स्थित था खौर घोड़ों की डाक से यह रास्ता एक दिन में पार किया जा सकता था। इस रास्ते पर डाकू लगते थे खौर राज्य की खोर से यात्रियों के लिए रज्नकों का प्रवन्य था।

श्रावस्ती ( सहेठ-महेठ, गाँडा जिला, उत्तर प्रदेश ) प्राचीन काल में एक मशहूर व्यापारिक नगरी थी और यहाँ के प्रिक्षिद्ध सेठ अनाथ पिरिडक बुद्ध के अनन्य सेवक थे। उपनगर में बहुत-से निषाद रहते थे जो शायद नाव चलाने का काम करते थे। विनार के उत्तरी द्वार से एक रास्ता पूर्वी मिद्दिया ( मुंगेर के पास ) जाता था। यह सड़क नगर के बाहर अचिरावती को नावों के पुल से पार करके आगे बढ़ती थी। शावस्ती के दिश्वनी फाटक के बाहर खुले मैदान में फौज पड़ाव डालती थी। नगर के चारो फाटकों पर चुंगीघर थे।

पालि-साहित्य में भिन्न-भिन्न नगरों से श्रावस्ती की दूरी दी हुई है जिससे उसका व्यापारिक महत्त्व प्रकट होता है। श्रावस्ती से तच्चिशला १६२ योजन पर थी, संकिस्स (संकीसा) ३० योजन, साकेत (श्रयोध्या) ६ योजन, राजगृह ६० योजन, मिळ्ळिकादण्ड ३० योजन, सुप्पारक (सोपारा) १२० योजन, श्रग्गालव ३० योजन, उप्रनगर १२० योजन, उरस्पर १२० योजन, श्रंगुलिमाल २० योजन श्रोर चन्द्रभागा नदी (चेनाव) १२० योजन, पर श्रावस्ती से इन स्थानों की ठीक-ठीक दूरी इसलिए निश्चित नहीं की जा सकती; क्योंकि प्राचीन भारत में योजन की माप निर्धारित नहीं थी। श्रगर हम योजन को श्राठ श्रंप्रे जी मील के बराबर भी मान लें तब भी श्रावस्ती से उपर्युक्त स्थानों की नक्शे पर दी गई दूरियों ठीक नहीं बैठतीं।

श्रावस्ती से महाजनपथ वैशाली पहुँचकर पूरव चलता हुआ भिह्या ( मुंगेर ) पहुँचता या और किर प्रसिद्ध व्यापारिक नगर चम्पा। यहाँ से वह कजंगल (काँकजोल, राजमहल, विहार) होते हुए बंगाल में घुसकर ताम्रलिप्ति (तामलुक) पहुँच जाता था।

वैशाली से दिख्ण जानेवाली महापथ की शाबा पर अनेक पड़ाव थे जिनपर बुद्ध राजगृह से कुसीनारा की अपनी अंतिम यात्रा में ठहरे थे। 3 वे राजगृह से अंवलिंट्ठक और नालन्दा होते हुए पाटिलियाम में गंगा पार कर कोटिगाम और नादिका होते हुए वैशाली पहुँचे थे। यहाँ से धावस्ती का रास्ता पकड़कर मग्डगाम, हित्यगाम, अम्बगाम, जम्बुगाम, भोगनगर तथा उत्तर पावा (पपउर, पडरौना तहसील, गोरखपुर) होते हुए वे मुल्लों के शालकुंज में पहुँचे थे। गंगा के मैदान में उत्तरी और दिख्णी रास्तों के उपर्युक्त वर्णन से हम प्राचीन काल में उनकी चाल का पता लगा सकते हैं। महाजनपथ तच्रिशला से साकल, पठानकोट होता हुआ रोहतक पहुँचता था। पानीपत के मैदान में उसकी दो शाखाएँ हो जाती थीं। दिख्णी शाखा थूण (धानसर), इन्द्रप्रस्थ होकर मधुरा, सोरेध्य (सोरों), कंपिल, संकिस्स (संकीसा), करण्यकुज्ज

१. 'डिक्शनरी'', २, १०८४

२. राहुल, पुरातत्त्वनिबंधावली, एष्ट, ३३-३४, एलाहाबाद १६३६

३ डिक्शनरी'''२, ७२३

(कनीन) होते हुए खाल शे (खरनल) पहुँचती थो। गंगा के दाहिने किनारे-किनारे चतता हुआ रास्ता नदों की प्रयाग में पार करके बनारस पहुँचता था। प्रयाग के पान कौशाम्बी से एक रास्ता साकेत होकर शानस्ती चला जाता था; पर प्रयान पथ उत्तर-पूरब की खोर चलते हुए उक्कचेत (सोनपुर) पहुँचना था खोर नहीं से नैतालों जहाँ वह उत्तरी रास्ते से मिल जाता था। यह उत्तरी रास्ता अम्बाला होते हुए हस्तिनापुर पहुँचता था। उसके बाद रामगंगा पार करके वह साकेत पहुँचता था और उत्तर जाते हुए शानस्ती से होकर कितनहतु । वहाँ से दिन्वन-पूर्वी हुव पकड़कर पाना और कुनीनारा होता हुआ रास्ता नैशाली पहुँचकर दिन्छनी रास्ते से मिल जाता था। किर यहाँ से दिन्छन राजगृह का रास्ता पार्रालगाम, उन्नेत और गोरथिगिरि (बराबर की पहाड़ी) होता हुआ राजगृह पहुँचता था। कुरुक्तेत्र से राजगृह के इस रास्ते का उल्लेख महाभारत (म० भा० २।१६-१६-३०) में भी है। कुष्ण और भीम इसी रास्ते से जरासन्थ के पास राजगृह पहुँचे थे। महाभारत के अनुसार यह रास्ता कुरुक्तेत्र से आरम्भ होकर कुरुक्तंगल होकर तथा सरमु पार करके पूर्व कीसल (शायद किपलवस्तु)) होकर भिथला पहुँचता था। इसके बाद गंगा और सोन के संगम को पार करके वह गोरथिगिरि पहुँचता था जहाँ से राजगृह स्वाह देता था।

चीनी यात्री भी उत्तर-भारत की पथ-पद्धित पर काफी प्रकाश डालते हैं। फाहियेन (करीब ४०० ई०) त्रौर सुंगयुन (करीब ५२५ ई०) उड्डोयान के रास्ते भारत में घुसे; पर युवानच्वाङ् ने बत्तख से तत्त्वशिता का सीधा रास्ता पकड़ा और तौटते समय वे कन्धार के रास्ते लौटे। तुर्फान और कापिशी के बीच का इलाका उस समय तुर्कों के अधीन था। युवानच्वाङ् बलख,

कापिशी, नगरहार, पुरुषपुर, पुष्करावती श्रीर उदमारङ होते हुए तच्चशिला पहुँचे।

चौदह बरस बाद जब युवानच्वाक भारत से चीन को लौटे तो वे चदमाएड में कुछ समय तक ठहरे। फिर वहाँ से लम्पक (लगमान) होते हुए खुर्रम की घाटो से होकर वर्णु (बन्तू) के दिखण में पहुँचे। वर्णु या 'फतन' में उस युग में वजीरिस्तान के सिवाय गोमल और उसकी दो सहायक निदयाँ म्मोव (यव्यावती) और कन्दर की घाटियाँ भी शामिल थों। वहाँ से २००० ली चलने के बाद उन्होंने एक पर्वतमाला (तोबा-काकेर) और एक बड़ी घाटी (गजनी, तरनाक) पर भारतीय सीमा पार की और कितात-ए-गिलर्जई के रास्ते वह त्साओ-किउन्स यानी जागुड़ (बाद की जगुरी) पहुँचे। जागुड़ के उत्तर का प्रदेश फो-ति-शि-तंग-ना अथवा विजस्थान था जिसका नाम आज भी उजरिस्तान अथवा गर्जिस्तान में बच गया है। व

युवानच्वाङ् के यात्रा-विवरण से इस बात का पता नहीं चतता कि उन्होंने पश्चिम का कौन-सा रास्ता लिया और वह किपरा के रास्ते से कहाँ मितता था। श्री फूरो का खयाल है कि उनका रास्ता अरंग दाब के उद्गम से दश्त-ए-नावर और बोकन के दर्रे से होता हुआ लोगर अथवा उसकी सहायक नदी खावत की ऊँची घाटी पर पहुँचता था। यहाँ से किपश पहुँचने के लिए उन्होंने उत्तर-पूर्वी रुब लिया और उनका रास्ता हेरात-काबुत के रास्ते से हजारजात में जलरेज पर अथवा कन्थार-गजनी-काबुत के रास्ते से मैरान एर आ भिता। काबुत्त से वे पगमान के बाहर पहुँचे

१. कूरो, वही, ए० २३१

२. फूरो, वही, ए० २३२

श्रीर किर उत्तर का हव करके उन्होंने किपश की छीमा पर अतेक पर्वत, निदयाँ श्रीर करने पार किये। श्राष्ट्रिक भौगोलिक ज्ञान के श्राधार पर यह अनुमान किया जा सकता है कि उन्होंने हिंदुकरा के दिक्ष्वन पहुँ चने के लिए पगमान का पूर्वी पार पार किया। इस रास्ते पर उन्हें यह किठन दर्श मिला जिसकी पहचान पूरो खाबक से करते हैं। जो भी हो, युवानच्वाक इस रास्ते से अंदराब की घाटी में पहुँचे श्रीर वहाँ से उत्तर के हल में खोस्त होते हुए वे बदखशाँ श्रीर वलाँ से पामीर पहुँचे।

भारत के भीतर यात्रा में युवानच्याङ् ने गन्धार में पहुँच कर बहुत-से संघाराम और बादतीर्थ देखने के लिए अनेक रास्ते लिये। गन्धार से वे उड़ियान (स्वात) की राजधानी मेंग-की यात्री मंगलोर पहुँचे। इस प्रदेश की सेर करके उत्तर-पूर्व से वे दरेल में घुसे। यहाँ से कठिन पहाड़ी यात्रा में मूलों से अन्ध पार करके वे बोलोर पहुँचे। इसके बाद वे पुनः उद्मागड लीट श्राये और वहाँ से तज्ञिराला पहुँचे। तज्ञिराला के उर्छा (हजारा जिला) के रास्ते वे कश्मीर पहुँचे। वहाँ से ते एक कठिन रास्ते से पूँछ पहुँचे और पूँछ से राजोरी होते हुए वे कश्मीर के दिन्छन-पृथ्यम में पहुँचे। कश्मीर जाने के लिए बाद में मुगलों का यही रास्ता था। राजोरी से दिन्छन-पृथ्य में जाकर वे टक्क देश पहुँचे और दो दिनों की यात्रा के बाद व्यास पार करके वे साकल पहुँचे। यहाँ से वे चीनमुक्ति या चीनपित, जहाँ किन्छक ने चीन के कैरी रखे थे और जिसकी पहचान कसूर से २० मील उत्तर पत्ती से की जाती है, पहुँचे। यहाँ से तमसावन होते हुए वे उत्तर-पृर्व में जालन्बर पहुँचे। यहाँ से कुतू की यात्रा करके वे पार्थात्र पहुँचे जिसकी पहचान अभी नहीं हो सकी है। यहाँ से वे कुत्कतेत्र होते हुए मथुरा आये।

तच् शिला श्रीर मधुरा के बीच महापथ के उपपु कि विवरण से यह साफ हो जाता है कि ज वीं सदी में भी महाजनपथ का हल वहीं था जो बौद्धकाल में; गो कि उसपर पहनेवाल बहुत-

से नाम, शताब्दियों में राजनैतिक कार्णों से, बदल गये थे।

युवानच्वाङ्की यात्रा का दूछरा मार्ग स्थानेश्वर (थानेसर) से शुरू होता है। यहाँ से वह उत्तर-पूर्व में सु-लु किन होते हुए रोहिलखर्गड में मितपुर पहुँचे। यहाँ के बाद गोविषाण (काशीपुर, कुमाऊँ) श्रीर उसके बाद दिश्लन-पूर्व में श्रहिच्छत्र पड़ा। इसके बाद सेकाश्य या संकीस; इसके बाद, कान्यकुञ्ज होते हुए वे श्रयोध्या पहुँचे के श्रीर वहाँ से श्रयसुख श्रीर प्रयाग होते हुए वे विशोक पहुँचे।

चीनी यात्री के रास्ता हेर-फेर कर देने से उपयुक्त यात्रा गड़बड़-सी लगती है। थानेसर से ब्रहिच्छत्र तक तो उन्होंने उत्तरी पथ पकड़ा, पर उसके बाद कलीज से दिक्खनी रास्ते से वे प्रयाग

१. वाटर्स, वही, पु॰ १, २२७

३. वही, २३१—४०

४. वही, १, २८६ से

७. वही, १, २६४

**३. वही, ३, ३२२** 

११, वही, ३३२-३३३

२. वही, २३६

४. वही १, २८३-८४

६ वही, १, २६२ से

म, वही, १, ३१७

१०. वही, ३३०-३३१

११. वही, ३४%

पहुँचे, पर विशोक से, जिसकी पहचान शायर ल बनक जिते से की जा सकती है, वे किर उचरी मार्ग पर होकर श्रावस्ती पहुँचे श्रोर वहाँ से किपलवस्तु जो उ वीं सरी में पूरा उजाह हो चुका प्राथा। अकिपलवस्तु के पास लुम्बिनी होकर वे रामग्राम पहुँचे श्रीर वहाँसे कुसीनारा। अ

कार दिविश मार्ग से, हम अपने यात्री की यात्रा प्रयाग तक, जहाँ से गंगा पार करके बनारस पहुँ चा जाता था, दे अ चुके हैं। कुशीनारा से बनारस पहुँ च कर हमारे यात्री ने बिहार की तरफ यात्रा की। वे बनारस से गंगा के साथ-पाय, चान-चु प्रदेश, जिसकी पहचान महाभारत के कुमार विषय ४ से की जा सकती है और जिसमें उत्तर प्रदेश के गाजीपुर और बिलिया जिले पहते हैं, पहुँ चे। यहाँ से आगे बहते हुए वे वैशाली पहुँ चे। यहाँ नैपाल की यात्रा करके वापस आये और फिर पाटलियुत्र आये। धाटलियुत्र से टन्होंने गया और राजगृह की यात्रा की।

शायद फिर वे राजगृह से वैशाली लौटे श्रौर महापथ पकड़कर चन्पा (भागलपुर, विहार) होते हुए कर्जगत (कंक्रजोत, राजपहल, विहार) पहुँचे श्रौर यहाँ से उत्तरी बंगाल

में पुग्ड्वर्थन होते हुए ताम्रलिप्ति पहुँ चे ।

उपर्युक्त विवरण से हमें पना चलता है कि सानवीं सदी में भी वे ही रास्ते चलते थे जो ई॰ पु॰ पाँचवीं सदी में। ईसा की ग्यारहवीं सदी में भी भारत की पथ-पद्धति वही थी, गी कि इस युग में उसपर के बहुत-से प्राचीन नगर नष्ट हो गये थे खौर उनकी जगह नये नगर बस गये थे। ग्यारहवीं सदी की इस पथ-पद्धति में, अलबीरुनी के अनुसार, ९ पन्दह मार्ग आते थे जो कन्नीज, मथुरा, अनहिलवाड, धार, बाड़ी श्रीर बयाना से चत्तते थे। कन्नीजवाला रास्ता प्रयाग होते हुए उत्तर का रुव पकड़कर ताम्रिलिपि पहुँ चता था और यहाँ से समुद्र का किनारा पकड़कर कांची से होकर सुरूर दिवण पहुँ चता था। कन्नीज से प्रयाग तक के रास्ते पर निम्नतिखित पड़ाव पड़ते थे यथा जाजमऊ, श्रमपुरी, कड़ा श्रीर ब्रह्मशिता। यह बात साफ है कि यह रास्ता दिन्खनी रास्ते के एक भाग की श्रोर संकेत कर ना है। बाड़ी (बीतपुर की एक तहसीत) से गंगासागर के महापथ में हम उत्तरी महापथ के चिड पा सकते हैं। बाड़ी से रास्ता अयोध्या होते हुए बनारस पहुँ चता था और यहाँ दिक्विनी मार्ग के साथ हो कर उत्तर-पूर्व के रुख में सरवार (गोरखपुर, उत्तर प्रदेश ) होकर पटना, मुंगेर, चम्पा (भागलपुर), दुगमपुर होते हुए गंगासागर जहाँ गंगा समुद्र से भिलती है, पहुँ चता था। कन्नीज से एक रास्ता (नं ४) श्रासी (श्रलीगढ़, उत्तर प्रदेश), जन्दा (?) श्रीर राजीरी होते हुए बगाना (भरतपुर, राजस्थान) पहुँ चता था । नं॰ १४ की यात्रा कन्नीज से पानीपत, त्राटक, काबुल से गजनी तक चतती थी। नं १५ की यात्रा की सड़क बारामूना से आदिस्थान तक की थी। नं ॰ ५ की यात्रा कन्नीज से कामरूप, नेपाल और तिब्बत की सीमा को जाती थी। स्पष्ट है कि यह यात्रा गंगा के मैरान की उत्तरी सहक से होती थी।

मुगल-काल में उत्तर-भारत की पथ-पद्धित का पता हमें डब्लू॰ फिंच, ताविनयर, टीफेन थालर और चहारगुत्तरान से लगता है। रास्तों पर पवनेवाते पहाड़ों के नाम यात्रियों ने भिन्न-भिन्न

१. वही, ३७७

इ. वही, २, २४

४. वही, २,६३

७. वही २, १८१

इ. सचाऊ, इंडिया; १, ए० २०० से

२. वही, २, १ से

४, वही, २, १६,म० मा०, राशांशा

६. वही, २, =३ से

<sup>≖.</sup> वही, २, १८६

दिये हैं जिनका कारण यह है कि वे स्वयं भिन्न-भिन्न पड़ावों पर ठहरे । यहारणुतरान में ऐसे २४ रास्तों का उल्लेख है; पर वास्तव में, वे रास्ते महापर्थों के दुकड़े ही थे ।

सुगल-काल में महायब काबुत से आरम्भ होकर बेघाम, जगदालक, गण्डमक, जलालाबाद, और खलोमिरेजब होते हुए पेशावर पहुँ चता था। यहाँ से वह अठक के रास्ते हसन खब्दाल होते हुए रावलिपरडी पहुँ चता था। यहाँ से रोहताल और गुजरात होकर वह लाठौर आता था। काबुत से एक रास्ता, चारिकार के रास्ते, गौरवन्द और तलीकान होकर बदल्यों पहुँ चता था।

खुतरों को बगायत दबाने के बाद जहाँगीर ने काड़ल से लाहीर तक इसी रास्ते से सफर किया था। व बहारमुलरान के ने इस रास्ते पर बहुत से पड़ावों के नाम दिये हैं। लाहीर से काडुल का यह रास्ता शाहरीला पुल से रावों पार करके खन्खरचीमा (गुजरानवाला से १०६ मील उत्तर) पहुँचता था, किर बजीराबाद के बाद, चेनाव पार करके गुजरात जाता था; गुजरात के बाद मेलम पार करना पड़ता था और रावलिपगढ़ों के बाद खटक पर विंधु पार किया जाता था; अन्त में, पेशावर हो कर काडुल पहुँचा जाता था।

लाहीर से करमीर का रास्ता ग्रजरात तक महायश्र का ही रास्ता था। यहाँ से करमीर का रास्ता फूटकर मीमबर, नीरोरा, राजोरी, थाना, राखीमर्ग और होरपुर होते हुए थीनगर पहुँ बता था। राजीरी से पूँछ होते हुए भी एक रास्ता बारायृता को जाता था। आज दिन भी यह रास्ता बत्ता है और करमीर के प्रस्त को लेकर इसी पर काफी धमाशान हुई थी। टीकेनथालर के अनुसार १=वीं सदी के अन्त की खराजकता के कारण व्यापारी करमीर जाने के लिए नजीवगढ़ आजमगढ़, थरमपुर, सहारनपुर, ताजपुर, नहान, बिलायपुर, हरीपुर, मकरोटा, बिसूजी, भरत्वा और कष्टवार होकर अमावदार, पर सलामत रास्ते को पकड़ते थे। शिमला की पहाजियों के बीच से होकर आनेवाला यह रास्ता व्यापारियों को लूटपाट से बचाता था।

लाहौर से मुख्तान का रास्ता और गाबाद, नौराहरा, चीकीकन्, हबप्पा और तुलुम्य होकर गुजरता था। ४

लाहीर से दिलों तक का रास्ता पहले होरियारनगर, नीरंगाबाद और फतेहाबाद होते हुए भुन्तानपुर पहुँ बता था, जहाँ शहर के पिछल कालना नदी पर और उत्तर में सतलज पर बाट लगते थे। वहाँ के बाद जहाँगीरपुर पर सतलज की पुरानी सतह भिलती थी और उसके बाद किलीर और जुवियाना आते थे। यहाँ से सहक, सरिहन्द, अम्बाला, थानेसर, तराबदी, कर्नाल, पानोपय और सोनीपत होते हुए दिलों पहुँ बती थी।

िक्षा से आगरे को सडक बढापुत, बररपुर, बन्तभगद, पत्तवल, मधुरा, नौरंगाबाद, फरहसराय और विकन्दरा होकर आगरा पहुँ चती थी। दिल्ली-मुरादाबाद - बनारस - पटनावाला रास्ता गाजिजदीननगर, डासना, हापुड, वागसर, गड्सुकेरवर और अमरोडा होकर मुरादाबाद पहुँ चता था। मुरादाबाद से बनारस तक के पदावों का उल्लेख नहीं विलत। बनारस से सबक

<sup>1.</sup> डब्लू फास्टर, वार्बी ट्रावेल इन इंडिया, ए० १६१ से, लंडन, ११२१

२ तुल्क, १, पू० २० से

जे० सरकार, इ डिया शाफ श्रीरंगलेब, ए० सी से, कलकत्ता, १६०३

<sup>8.</sup> बही, ए॰ CVI-CVII

र. वही, ए॰ XCVIII से

गांजीपुर होकर बक्सर पहुँचती थी जहाँ सात मील दिक्खन में, गंगा पार करके रानीसागर होकर पटना पहुँचती थी। तावर्नियर के अनुसार आगरा-पटना-डाकावाली सहक आगरा से फिरोजाबार, इटावा तथा औरंगाबार होते हुए एताहाबार पहुँचती थी। एलाहाबार में मासूल जमा करने के बार सूवेदार से दस्तक लेकर गंगा पार करके जगरीश पराय होते हुए व्यापारी बनारस पहुँचते थे। गंगा पार करते समय यात्रियों के मान की आन-बीन होती थी और उनसे चुंगी वसून की जाती थी। बनारस से सैय्य रराजा और मोहन की सराय होकर रास्ता पटना की और जाता था। करमनासा नदी खर्रमाबार में और सोन सासाराम में पार की जाती थी। इसके बार दाऊरनगर और अरवल होते हुए पटना आ पहुँचता था। पटना से डाका के लिए तावर्नियर ने नाव ली तथा बाद, क्युल, भागलपुर, राजमहल होते हुए वह हाजरापुर पहुँचा। यहाँ से डाका ४५ कोस पड़ता था। लौटते समय तावर्नियर ढाका से कासिमबाजार होते हुए नाव से हुगजी पहुँचा।

मुगल-काल में उत्तर भारत की पथ-पद्धति से इम इस नतीजे को पहुँचते हैं कि सिवाय कुछ उपपथों के मध्यकालीन पद्धति से उसमें बहुत कम हेर-केर हुआ। काबुल से पेशावर तक सीवा रास्ता था। काबुल से पजनी होकर कन्यार का रास्ता चलता था। लाहौर से गुजरात होकर करमीर का रास्ता था। पेशावर-वंगाल पथ का दिल्ली-लाहौर खरड वही रुव लेता था जो प्राचीनकाल में। गंगा के मैदान का उत्तरी पथ दिल्ली से मुरादाबाद होकर पटना जाता था। दिल्ली से मुल्तान को भी सड़क चलती थी। पर मध्यकालीन और मुगलकालीन पथ-पद्धतियों में केवल एक फर्क था और वह यह था कि मुगल-युग की सड़कें उन शहरों से होकर गुजरने लगी थीं जो मुसलमानी सल्तनत में बने और फूले-फर्ले, और भारत की पथ-पद्धति का इतिहास देखते हुए यह ठीक ही था।

## दिच्या और पश्चिम भारत की पथ-पद्धित

वास्तव में सतपुड़ा की पहाड़ियाँ और विन्ध्यपर्वतश्रेणी उत्तर-भारत को दिन्खन और सुदूर-दिल्ला से अलग करती हैं। विन्ध्यपर्वत अपने प्राकृत सौन्दर्य के साथ-साथ अपने उन पथों के लिए भी प्रिक्षिद है जो उत्तर भारत को पश्चिम किनारे के बन्दरों और दिल्ला के प्रिक्ष नगरों से जोड़ते हैं। पश्चिम से पूर्व चलते हुए इन राजमार्गों में चार या पाँच जानने लायक हैं।

मारवाइ के रेगिस्तान और कच्छ के रन की भौगोलिक परिस्थिति के कारण गुजरात और िस्त्र के बीच का रास्ता बड़ा कठिन है। इसीलिए प्राचीन काल में पंजाब और गुजरात के बीच का रास्ता मालवा से होकर जाता था; लेकिन कभी-कभी महमूद-जैसे बड़े विजेता काठियावाइ का रास्ता कम करने के लिए विन्ध और मारवाइ होकर भी गुजरते थे। पर गुजरात और विन्ध के बीच का रास्ता मामूली तौर से समुद्र से होकर था।

श्रालावला की पहािं बयों की तरह दिल्ली-श्रजमेर-श्रहमदाबाद का रास्ता मध्य राजस्थान को काटता हुश्रा श्रालावला के पश्चिम पाद के साथ श्रजमेर के श्रागे तक जाता है। यही रास्ता राजस्थान श्रीर दिक्खिन के बीच का श्राकृतिक पथ है।

१. वही, पृ॰ CIX

२. तावनियर, ट्रावेल्स, पु॰ ११६-२०

मधुरा-आगरावाला रास्ता चम्बल की पाटी के उत्पर होते हुए उज्जैन की जाता है और किर नर्मदा की घाटी में। दिक्जिन जानेवाले प्राचीन राजमार्ग का भी यही क्ल था। उत्तरवा और उज्जैन के बीच जहाँ रेल नर्म हा को पार करती है वहाँ माहिष्मती नगरी थी जिसे अब महेसर कहते हैं। शायद आयों की दिख्य में बसने वालो यह एहली नगरी है। यह नर्मदा पर उस जगह बसी है जहाँ पर विरुध-पर्मत का गुजरीवाट और सतपुड़ा का सैन्यवाधाट विरुध के दिख्य जाने के लिए प्राइतिक मार्ग का काम देते हैं। अतपुड़ा पार करने के बाद दूसरी और ताली नहीं पर बुरहानपुर पहला है। वहाँ से ताली घाटी के साथ-साथ खानदेश होता हुआ एक रास्ता पश्चिमी घाट को पार करके सूरत जाता है और दूसरा रास्ता पूना की घाटी के अपर से होता हुआ बरार और गौरावरी की घाटी को चला जाता है।

उज्जिविनी प्राचीन अवन्ती की राजधानी थी। पूर्वो मालवा को आकर कहते ये और इसकी राजधानी विदिशा थी जिसे बाज लोग भेतमा के नाम से जानते हैं। प्राचीन महापत की एक शाला भरूकचल और सुप्पारक के प्राचीन बन्दरगाहों से होती हुई चण्जैन के शस्ते मधुरा पहुँचती थी । महापत्र की दूसरी शाला बिदिशा से बेतवा की बाटी होती हुई कीशाम्बी पहुँचती थीं। इस प्राचीन पथ का रुख इम मेलसा से फॉरी होते हुए कालपी के रेल-पथ से पा सकते हैं। इश्री रास्ते की गोशबरी के किनारे रहनेवाले ब्राह्मण तपस्वी के शिप्यों ने पकड़ा था। बाँद साहित्य में यह कथा आई है कि " बाबरी ने एक ब्राइस्स के शाप का खर्ब सममाने के लिए ब्रायने शिर्ध्यों की बुद के पास भेजा था। उसके शिष्यों ने आलक से अपनी साता आरम्भ की। वहाँ से वे पतिट्ठान ( पैठन-हैदराबाद प्रदेश), महिस्सति (महेसर-मध्यभारत), उज्जैशी (उज्जैन-मध्य भारत) गोनब, वेदसा ( मेलसा-मध्यभारत ), वन सहय होते हुए कौशाम्बी पहुँचे । मधुरा-सागरा के दक्किन कानपुर और प्रयाग तक नीचे देवने से पता चतता है कि बेतवा, टींस और केन के मार्ग एक इसरे रास्ते की बोर इशारा करते हैं। केन और टॉन के बोन में निन्धापर्वत की पन्ना श्री बाला सैकरी पर जाती है। उसे पार करके छोन और नर्मात के जल-विभाजक और जबलपुर तक ब्रामानी से पहुँचा जा सकता है। जवलपुर के पास तेवर चेहियों की प्राचीन राजधानी बी। प्रयाग से जबलपुर का रास्ता बुन्देललंगड के महामार्ग का बोतक है। जबलपुर के कुछ ही उत्तर कटनी से एक दूसरा मार्ग खतीसगढ़ को जाता है। जबलपुर से एक रास्ता देन गंगा का रूख करते हुए गोदावरी की घाटी को जाता है। जवलपुर का लास रास्ता नर्मदा घाटी के साध-साध चलता हुआ मेलवा के रास्ते इटाएसी पर मिलता है और उज्जैन-माहिष्मती का रास्ता लगडवा पर ।

विरुध्यपर्यंत की पथ-पद्धित दिक्षिन में समाप्त हो जाती है। मालवा और राजस्थान से होकर दिल्ली और गुजरात का रास्ता बसौदा के बाद एसुद के किनारे से दिख्या की ओर जाता है; पर इसका महत्त्व एसुद और मैदान के बीच एखादि की दीवार आ जाने से बहुत कम हो जाता है। बर्म्बई के बाद तो यह रास्ता उपपंथों में परिसात हो जाता है।

मालवा का रास्ता सलादि की नासिक के पाछ नाना बाट से पार करता है और वहाँ से सोपारा चता जाता है।

प्रयाग से जनतपुर का बुन्देललएड पध नागपुर जाकर आगे मोदावरी की बाटी पकड़-

डिक्शनरी ऑफ पालि प्रापर नैस्स, देखो—बावरी

कर आन्त्रदेश पहुच जाता है। बस्तर और मैकाल की पहाकियों के घने जंगलों की वजह से यह रास्ता बहुत नहीं चलता था।

दिख्या-भारत के पथ नदियों के साथ-साथ चलते हैं। पहला रास्ता सनमाड से मखुली-प्रष्टम के रेलमार्ग के साथ चलता है। दूसरा पूना से का-जोबरम् की जाता है, तीकरा पोखा से तञ्जोर-नेगापडन, चौथा काशीकड से राभेश्वरम् और पाँचकों रास्ता केवल एक स्थानिक मार्ग है; पर चौथा रास्ता पालपाड को पार करता हुआ मालाबार और चोजमएडल के बीच का जात महापय है। पहले तोन रास्तों का काफी महत्य था।

मनवाड से दिन्जन-पूर्व जाता हुआ रास्ता किनस्ट और बालाबाट की पर्वत-शृं बजाओं को पार करके गोदाबरों की पार्टी में पुस जाता है। दीनताबाद, और गाबाद और जालना होते हुए यह रास्ता नागड़ेड में गोदाबरी की कृता है आर उसके साथ पुछ दूर तक जाकर वह उसे बार्च किनारे से पार करता है। रेल यहाँ से दीन्जन हैरराबाद की दूने के लिए मुद जाती है, लेकिन हैरराबाद के उत्तर में वारंगत तक प्राचीन पर्य अपने सीचे रास्ते पर मुद जाता है और विजयवाद्या जाकर बंगाल को बारों की खु लें।। है। मुत्तनिपात से यह पता लगना है कि ई॰ पू॰ पीचबीं सदी में यह रास्ता लूग चतता था। जैता हम कपर कह आये हैं, बाबरी के शिष्य गोदाबरी को बाटी के मध्य में रियत अस्तक से चलकर प्रतिष्ठान पहुँचे और वहाँ से माहिष्मती और उज्जयिनी होते हुए विदिशा पहुँचे।

पूना से बजनेवाला रास्ता सवादि के भ्रहमदनगर बाहु की श्रोर जांकर किर दक्षियन की श्रोर गोतकुरड़ा के पठार की तरफ बला जाता है। सीमा के साथ-साथ बलता हुआ यह रास्ता भीमा श्रीर कृष्णा के संगम तक जाता है। इसके बाद वह कृष्णा-तु गमदा के दोश्राव के पूर्वी किर पर जाता है श्रीर किर नालमले के पश्चिम में निकल जाता है। इसके बाद वहपेम्बार के साथ-साथ बलकर यह पूर्वी-पाट गार करके समुद्र के किनारे पहुँच जाता है।

दिवाण का तीक्स रास्ता महाराष्ट्र के दिवाणी थिर से चलकर कृष्णा-तुंगमदा के बीच से होते हुए या ती तुंगमदा की विजयनगर में पार करके दूसरे रास्ते की पकड़ लेता है या दिवाण-पश्चिम चलते हुए तुंगमदा की हरिहर में पार करके मैक्शेर में धुसता है और कांगरी के साथ-साथ आगे बढ़ता है।

इतिहात इस बात का प्रमाण है कि ये रास्ते आपस की लहाई-मिन्सं, व्यापार और संस्कृतिक आशान-प्रशान के तथान करिये थे, किर भी इन एतिहासिक पर्यो का विशेष विवरण हितहाल अवना शिलाले में से प्राप्त नहीं होता। पित्रम और दिख्या भारत की पथ-पद्धित के कुछ इक्कों का ऐतिहासिक वर्यान हमें अवनिश्ति ने भिलता है। वयाना होकर मारवान के रिवस्तान से एक सहक भाग होतो हुई लहरी बन्शर, यानी करानी पहुँ चती थी। दिल्ही-अवनेर-अहमराबार का रास्ता कजीव-वयाना के रास्ते के कुछ में ही था। मधुरा-मालवा का रास्ता मधुरा और धारवाने रास्ते से संकृतित है। उज्जैन होकर बयाना से धार तक एक दूसरा रास्ता भी था। पहला रास्ता, संस्तूल रेलने से, मधुरा से भी गत और उसके बाद उज्जैन

<sup>1.</sup> सुचनिपात, साथा, १७११, १०१०-१०१३

२. सचाड, वही, १, ३१६-३१७

३, बही, १, २०२

तथा 'दौर से धार, इससे संकेतित है। धार का दूसरा रास्ता वेस्टर्न रेलवे के उस पथ से संकेतित है जो भरतपुर से नागदा जाता है और वहाँ से छोटी लाइन होकर उज्जैन और इन्होर होता हुआ धार पहुँचता है। धार से गोदाबरी खोर धार से धाना के पथ वेस्टर्न रेलवे को मनमाड से नासिक और याना की लाइन से संकेतित है।

सुगल-काल में, जत्तर-भारत से दिक्खन, गुजरात तथा दिख्य-भारत की सबकों पर काफी आमदरफत थी। दिख्ती से अजमेर का रास्ता सराय अख्तावदी, पटौदी, रेवादी, कीड, चुन्सर और सरसरा होकर अजमेर " पहुँचती थी। ईलियट (भा॰ ५) के अनुसार अजमेर से अहमदाबाद की तीन सबकें थीं—यया, (१) जी में इता, सिरोही, पट्टन और दीसा होकर अहमदाबाद पहुँचती थी, २ (२) जो ऑजमेर, मेहना, पाली, मगवानपुर, मालोर और पट्टनवाल होते हुए अहमदाबाद पहुँचती थी, और (३) जो अजमेर से मालोर और ईबतपुर होती अहमदाबाद पहुँचती थी।

सजहवीं सदी में बुरहानपुर और सिरोंज होकर सूरत-आगरा गड़क बहुत ही प्रसिद्ध थी, क्योंकि इसी रास्ते उत्तर-भारत का माल सूरत के बन्दर में उत्तरता था। ताविनियर और पीटर मगड़ी इस रास्ते पर बहुत-से पड़ावों का उल्लेख करते हैं। सूरत से चलकर नवापुर होते हुए यह गड़क नन्दुरवार होकर बुरहानपुर पहुँचती थी। बुरहानपुर उस युग में एक बड़ा क्यावसायिक केन्द्र था बहाँ से कपड़ा ईरान, तुकी, स्त, पौलेंड, अरब और मिस्न तक जाता था। बुरहानपुर से रास्ता इख़ावर, विहोर होता हुआ सिरोंज पहुँचता था जो इस युग में आपनी कपड़े की ख़पाई के लिए प्रसिद्ध था। सिरोंज से यह रास्ता सीकरी व्यक्तियर होते हुए धोलपुर पहुँचता था और वहाँ से आगरा।

सूरत से बहमदाबाद होकर भी एक रास्ता आगरे तक चलता था। महरत से बहौदा और निज्याह होकर अहमदाबाद पहुँचा जा सकता था। श्रहमदाबाद और आगरे के बीच की प्रसिद्ध जगहों में मेशाणा, सीधपुर, पालनपुर, भिज्ञाल, जातोर, भेड़ता, हिंडीन, बयाना और फतहपुर-सीकरी पड़ते थे।

तावर्नियर दिश्वन और दिव्हा भारत को सड़कों का भी अच्छा वर्ग्यन करता है, वो कि उनपर पड़नेवाले बहुत-से पड़ावों को पहचान नहीं हो सकती। सूरत और गोलकुगड़ा का रास्ता बारडोली, पिम्पलनेर, देवगाँव, दौलताबाद, औरगाबाद आष्टी, नार्डेड हो कर था। सूरत और गोबा के बांच का रास्ता डमन, बगईं, चील, डामोत, राजापुर और बेनस्मूला हा कर था।

गोतकुरहा से मसलीपहम सी मील पहना था, पर हीरे की खानों से होकर जाने में दूरी एक सी बारह मील हो जाती थी। सन हवीं 'सदी में मसलीपहम बंगाल की खानी में एक प्रसिद्ध बन्द्रगाह था जहाँ से पेगू, स्थाम, आराकान, बंगात, कोचीन, चाइना, मका, हुरमुज, माडा-गास्कर, सुमाना और मनीला को जहाज चलते थे।"

सत्रवृत्वीं छदी में रिक्किए की सहकों की हालत बहुत खराब थी; उनपर छोटी बैलगावियों

<sup>1.</sup> सरकार, वही CVII

२. तावनियर, वही १० ४८-६१

३. वही, पृ० ६६-७३

४, वही, पु० १४२-१४०

प्र. बही, पुरु १०३

भी बहुत कठिनाई से चल सकती थीं और कमी-कभी तो गाड़ी के पुरने अलग करके ही वे उन सक्कों पर जा सकती थीं। योतकुगड़ा और कन्याकुमारों के बीच की सड़क की भी यही अवस्था थी। इसपर बैतगाड़ियाँ नहीं चल सकती थीं, इसिकए बैंत और घोड़े माल डोने के और सवारी के काम में लाये जाते थे। सवारों के लिए पालकियों का भी ख्व उपयोग होता था।

भारतवर्ष की उपर्युक्त पथ-पदित में हमने उसके ऐतिहासिक और भौगोलिक पहलुओं पर एक सरसरी नजर डाली है। आगे चलकर हम देखेंगे कि इन सहकों के हारा न केवल आन्तरिक व्यापार और संस्कृति की इदि हुई; वरन् उन सहकों के ही महारे हम विदेशों से अपना सान्तरिक व्यापार और संस्कृति की इदि हुई; वरन् उन सहकों के ही महारे हम विदेशों से अपना सम्बन्ध वरावर कायन करते रहे। देश में पथ-पदित ना विकास सम्यता के विकास का माए-सम्बन्ध वरावर कायन करते रहे। देश में पथ-पदित ना विकास सम्यता भारतवर्ष द्रगड है। जैसे-बीन महाजनगर्यों से अने क उपाय निकलते गये, वैसे-ही-वैसे सम्यता भारतवर्ष के कोने-कोने में फैलती गई और जब इस देश में सम्यता पूरे तीर से हा गई, तब इन्हीं स्थल के कोने-कोने में फैलती गई और जब इस देश में सम्यता पूरे तीर से हा गई, तब इन्हीं स्थल के कोने-कोन में फैलती गई और जब इस देश में सम्यता पूरे तीर से हा गई, तब इन्हीं स्थल देखीं कि अनेक सुगों तक भारत के महायशों और उनपर चलनेवाले विजेताकों, व्यापारियों, केलाकारों, भिन्नुओं इस्थारि ने किस तर्ह इस देश की ग्रंहिति को आगे बढ़ाया।

## दूसरा अध्याय

## वैदिक और प्रतिवैदिक युग के यात्री

बारम्भ से ही बाता, चाहे वह ब्यापार के लिए हो अथवा किसी दूसरे मतलब के लिए, सम्यता का एक किसे अंग रही है। उन दिनों भी, जब संस्कृति अपने बचपन में भी, आदमी साता करते थे, भी ही उनकी पाताओं का उद्देश्य आज दिन के वाजियों के उद्देश्य से मिनन रहा हो। बके बचे पर्वत, धनमोर अंगल और जजते हुए रेगिस्तान भी उन्हें कभी याता करने से रोक नहीं सके। अधिकतर आदिम मनुष्यों को याताओं का उद्देश्य ऐसे स्वान की खोज थी जहीं वे आतानी से जाने भीने को चीजें, जैसे कत, और जानवर तथा अपने डोर-डंगरों के चराने के लिए चरागह और रहने के तिए सक्षाएं पा सकते थे। अगर भूभि के बंजर हो जाने से अथवा आवहां बद्दा जाने से उनके जीवन-यापन में बाधा पहुँचती थी तो वे नई भूमि की तलाश में बनों और पहानों को पार करते हुए आगे बढ़ते थे।

मतुष्य अपनी फिरंदर-अवस्था में अपने पशुआं के लिए बरागाह हूँ दने के लिए हमेरा धूमता रहता था। मतुष्य के इतिहास में बहुत-ते ऐसे उदाहरण मिलते हैं जिनसे पता चलता है कि आवडवा बदल जाने से जीवन-यापन में कठिनाई आ जाने के कारण मनुष्य अपनी जीवन-याप्रा के लिए सुदूर देशों का सफर करने में भी नहीं हिचकता था। हमें इस बात का पता है कि ऐतिहासिक खुग में भी शक, जजते हुए रेगिस्तान और कठिन पर्वतों को परवा किने बिना, ईरान और गारत में धुसे। आर्य जिनकी संस्कृति की आज हम दुहाई देते हैं, शायद इसी कारण से चूमते-वामते बुरोंग, ईरान और भारत में पहुँवे। अपने इस पूमने-फिरने की अवस्था में आदिम जातियों ने वे नये रास्ते कायम किये जिनका उपयोग बरावर विजेता और व्यापारी करते रहे।

मनुष्य-समाज की हुपकावस्था ने उसे जंगलीयन से निकालकर उसका उस भूमि के साथ सान्निच्य कर दिया जो उसे जीवन-यायन के लिए अन्न देनी थी। इस युग में मनुष्य की जीविका का साथन ठीक हो जाने से उसके जीवन में एक स्थायित्व की भावना आ गई जिसकी यजह से वह समाज के संगठन की और इन कर सका। खेती के साथ उसका जीवन अधिक पेचीदा हो गया और चीटिचीर वह समाज में अपनी जिम्मेदारी समकता हुआ उसका एक अंग बन गया। ऐसे समय हम देवते हैं कि उसने व्यापार का सहारा निया, मो कि इसके मानो यह नहीं होते कि अपनी फिरन्टर-अवस्था में वह व्यापारी नहीं था, क्योंकि पुरातत्व इस बात का प्रमाण देता है कि मनुष्य अपनी प्राथमिक अवस्थाओं में व्यापार करता या और एक जगह से दूसरी जगह में सीमित परिमाण में वे वस्तुएँ आती-जातों थीं। कहने का मतलब तो यह है कि खेतिहर-युग में प्राथमिक व्यापार को नई उन्ते जना मिली; क्योंकि अपने लाने-पीन के सामान से निश्चित्त होने से मनुष्य को गहने-कपके तथा कुछ भीजार और हथियार बनाने के लिए धातुओं की चिता हुई। आरम्भ में तो क्यापार जाने हुए प्रदेशों तक ही सीमित था; पर मनुष्य का अदम्य

साहस बहुत हिनों तक इक नहीं सकता था और इसीलिए उसने नये-नये रास्तों और देशों का पता लगाना शुरू किया जिससे भौगोलिक ज्ञान की अभिश्विद से सम्यता आगे बड़ी। पर उस युग में यात्रा स्टल नहीं थी। डाइक्सें और जंगली जानवरों से प्रत्योर जंगल मरे पड़े थे, इसलिए उनमें सकेले-दुकेले यात्रा करना कठिन था। मतुष्य ने इस कठिनाई से पार पाने के लिए एक साथ यात्रा करने का निश्चप किया और इस तरह किसी खुद्ध भूत में सार्थ की नींव पड़ी। बाद में तो यह सार्थ दूर के व्यापार का एक साथन बन गया। सार्थवाह का यह कर्तव्य होता या कि वह सार्थ की दिकाजन करते हुए उसे गन्तव्य स्थान तक पहुँचाये। सार्थवाह कुशन व्यापारी या कि वह सार्थ की दिकाजन करते हुए उसे गन्तव्य स्थान तक पहुँचाये। सार्थवाह कुशन व्यापारी या। आज का युग रेल, मीटर तथा समुद्दी और इबाई अहाजों का है, किर भी, जहाँ सम्यता था। आज का युग रेल, मीटर तथा समुद्दी और इबाई अहाजों का है, किर भी, जहाँ सम्यता के साथन नहीं पहुँच सके हैं वहाँ सार्थवाह अपने कारवाँ वैते हो चलाते हैं जैसे हजार वर्ष पहले। के साथन नहीं पहुँच, शिकारपुर के साथ (सार्थ के लिए सिन्धी शन्द ) चीनी तुर्किस्तान पहुँचने के तिए काराकोरम की पार करते थे और आज दिन भी तिब्बत का व्यापार सार्थों द्वारा ही होता है।

भारत तथा पाकिस्तान की पय-पद्धति और व्यापार के इतिहास के लिए हमें अपनी नजर सबसे पहले पश्चिम भारत, विशेषकर सिन्ध और बल्चिस्तान की प्राचीन खेतिहर बहितवों पर डालनी होगो। पाकिस्तान का वह अंग, जिसमें ब तुचिस्तान, मकरान और छिन्ध पहते हैं, याज दिन पथरीला और रेगिस्तानी इलाका है। सिन्य का पूर्वी हिस्सा सक्कर के बाँध से उपनाक हो गया है; पर महरान का समुद्री किनारा रेगिस्तानी है जिसके पीछे देवे नेके पहाड़ उठे हुए हैं जिनमें निदेवों की शांटियों ( जैसे नात, इव और नरकी की ) एक दूसरे से अलग पड़ती हैं और इसीतिए पूर्व से परिचम के रास्तों की निवत मार्गों से, मूला या गज के द्रा से होकर, सिन्ध के मैदान में आना पदता है। कलात के आस-पास पर्वतमाला सैंकरी हो काती है और बोतन दरें से होकर प्राचीन मार्ग पर कोड़ा स्थित है। यही रास्ता भारत को कन्यार से मिलाला है। नहर के इलाकों को छोड़कर खिन्य रेगिस्तान है जहाँ धिन्यु नही बराबर श्रुपना बहात और मुहाने ब खती रहती है। प्रकृति की इतनी नाराजगी होते हुए भी इसी प्रदेश में भारत की सबसे प्राचीन लेतिहर-परितयों के भन्नावशेष, जिनका समय कम से-कम ई॰ पू॰ ३००० है, पाये जाते हैं। इन अवशापों से पता चलता है कि शायद बहुत प्राचीन काल में इन प्रदेश की आवहना आज से कहीं सुलकर थी। हड़ण्या-गंस्कृति के अवराणों से तो इस बात की पुष्टि भी होती है। दक्षिण ब दुविस्तान की धामहवा के बारे में तो कुछ अधिक नहीं कहा जा सकता, पर उस प्रदेश में प्राचीन काल में अनेक बस्तियों के होने से यही नतीजा निकाला जा सकता है कि उस काल में वहीं कुछ अधिक बर्जात होती रही होगी जिससे लोग गबरबन्दी में पानी इक्ट्ठा करके चिचाई करते थे।

'क्वेंटा-संस्कृति' का, जो शायर सबसे पाचीन है, हमें अधिक ज्ञान नहीं है; पर इतना तो कहा हो जा सकता है कि उस संस्कृति की विशेषता एक तरह के मटमैंने पीने मिटी के बरतन हैं कहा हो जा सकता है कि उस संस्कृति की विशेषता एक तरह के मटमैंने पीने मिटी के बरतन हैं जिनका संबंध हैरान के फार्स इलाके से मिले हुए बरतनों से हैं। यह साहस्य किसी सुदरपूर्व में भारत और हैरान के सम्बन्ध का बोतक हैं। अमरो-नाल संस्कृति को मिली हुई बस्तुओं के आगार पर

<sup>1,</sup> स्टुझर पित्तर, प्री-दिस्टोरिक इचिडमा, ए० ७१, खयदन, १६५०

इस संस्कृति का सम्बन्ध हृदया और दूसरे देशों से स्थापित किया जा सकता है। लाजवर सफागिनस्तान या ईरान से खाता था। कवे शोशे की गुरियों और छेहदार बटबरों से हसका सम्बन्ध हृदया-संस्कृति से स्थापित होता है।

कुलली-संस्कृति का सम्बन्ध-बैलगाड़ी की प्रतिकृतियों, और गुलायम पत्थरों से कटे बरतनों से जिनमें शायद खंजन रक्षा जाता था तथा और इसरी चीजों से—हडप्पा-संस्कृति मे स्वापित होता है। थी निगट का बद्धमान है कि शायद हृदप्पा के व्यापारी दिख्या बद्धिनस्तान में जाते थे; पर उनका वहाँ उहरना एक कारवाँ के उहरने से अधिक महत्त्व का नहीं था। इस बात का सबुत है कि सिन्ध और बज़्बिस्तान में व्यापार चलता या तथा बज़्बिस्तान की पहाड़ियों से मात और कभी-कभी बाइमी भी सिन्ध के मेदान में उतरते थे। इस देश के बाहर कुल्ली-संस्कृति का सम्बन्ध ईरान और ईराक से था। अब यह प्रश्न उठता है कि सुमेर के साथ दिवाग बत्रविस्तान का सम्बन्ध स्वलमार्ग से था अथवा जलमार्ग से १ क्या सुनेरियन जहाज दश्त नहीं पर लंगर डालकर लाजवर और सोने के बढ़ले सुगन्धित इच्यों से भरे पत्थर के बरतन ले जाते वे अथवा भुमेर के बन्दरों में विदेशी जहाज लगते वे ? इस बात का कुछ सबूत है कि सुमेर में बजुनो व्यापारी अपना एक अलग समाज बनाकर रहते थे। अपने रीति-रिवाज बरतते ये और अपने देवताओं की पूजा करते थे। एक बरतन पर रूप-पूजा खेंकित है जो सुमेर में कहीं नहीं पाई जाती। ससा की उन्छ मुदाबों पर भी भारतीय बैत के चित्रण हैं। पर समेर के साय यह ज्यापारिक सम्बन्ध दिवाण बतु विस्तान से ही था, हक्या-संस्कृति प्राथवा सिन्ध की चाटी के साथ नहीं। इन परेशों के साथ तो सुमेर का सम्बंध करोब ४०० वर्ष बाद हुआ। यह भी पता लगता है कि यह व्यानारिक ग्रम्बन्ध समुद्र के रास्ते था, स्थल के रास्ते नहीं; क्योंकि कुल्ली-संस्कृति का सम्बन्ध पश्चित्र में ईरानी मकरान में स्थित बानपुर और ईरान के सुबे कार्स के ष्यांगे नहीं जाता। 3

उत्तरी बजूबिस्तान में, खासकर फीब नहीं की बाटी में, मैस्कृतियों का एक समृह धा जिनका मेज, लाज बरतनों की वजह से, ईरान की लाज बरतनवाली सम्यता से खाता है। कुछ बस्तुओं से, जैसे झाप, मुदा, खिंचत ग्रिरेया इत्यादि से, इडप्पा-संस्कृति के साथ उत्तरी बजूबिस्तान की संस्कृतियों का संबन्ध स्थापित होता है। रानाधुगड़ को खुदाई से पता चहता है कि ई॰ पु॰ १४०० के करीब किसी बिदेशों जाति ने उत्तरी बजूबिस्तान की बस्तियों को जजा डाला। इस सम्बन्ध में हम खाने जाकर कुछ खौर कहेंगे।

मीहेन जो रही और हदणा से मिले पुरातारिक अवशेष भारत की शाचीन सम्यता की एक नई भाजक देते हैं। बहुनिस्तान से धिम्ब और पंजाब में आकर हम व्यापारिक बस्तियों को जगह एक ऐसी नागरिक सम्यता का पता पाते हैं जिसमें बहुनों सम्यताओं की तरह हेर-केर न होकर एकीकरण था। यह सम्यता मकरान से लेकर काठियानक तक और उत्तर की और हिमालय के पारपर्यती तक फैनी थी। इस सम्यता की अधिकतर बस्तियों सिम्ब में बी

१, बहो, बदेन्द्रव

२. वही, २, ११३-११४

६, वही, १, 119-11¤

४ वही, ४, १२म-१२व

श्रीर इसका उत्तरी नगर पंजाब में इहणा और दिल्यों नगर सिन्तु पर मोहेनजोरहो था। इन नगरों की विशालता से ही यह अनुनान किया जा सकता है कि लोगों के कृषि-धन से इतनो बचत हो जाती थी कि वह शहरों में बेची जा सके। हक्ष्या-सम्बता से भिन्ने पशु-चित्रों और इहियों के आधार पर यह भी कहा जा सकता है कि उस काल में सिन्ध की जल-वायु कहीं अधिक नम थी निसके फतरबहम बहीं जंगल थे जिनकी लककियाँ ईंट क्वें कने के काम में आती थीं।

जैवा हम अपर कह आये हैं, हदणा और मोहेनजोर्ड वह ज्यापारिक शहर थे। लोज से ऐसा पता चलता है कि इन शहरों का ज्यापार चलाने के लिए बहुत-से छोटे-छोटे शहर और बाजार थे। ऐसे चौरह बाजार हदणा से सम्बन्धित से और अपह बाजार मोहेनजोर्ड से। बाजार थे। ऐसे चौरह बाजार हदणा से सम्बन्धित से और अपह बाजार मोहेनजोर्ड से। उत्तर और दिख्या ब्लुचिस्तान के छुड़ बाजारों में भी हहण्या-मोहेनजोर्ड के ज्यापारी रहते थे। उत्तर और दिख्या ब्लुचिस्तान के छुड़ बाजारों में शहरपनाहें थीं। निहेशों उत्तर और दिख्या के नगरों को जोड़ती थीं तथा छोटे-छोटे रास्ते बलुचिस्तान की जाते थे।

हम अपर देव चुके हैं कि दिखेश ब्यूचिस्तान और सुमेर में करीब २=०० ई० पू॰ में व्यापारिक सम्बन्ध था; पर विन्य से दिखेश ब्यूचिस्तान का सम्बन्ध समुद्र से न होकर स्थल-मार्ग से था। इसका कार्श विन्य का हदता-वहना मुद्दाना हो सकता है जिसकी वजह से वहाँ बन्द्रगाह बनना मुश्किल था। शायद इसीलिए कुरती के व्यापारी स्थल-मार्ग द्वारा आये हुए सिन्धी माल की मकरान के बन्द्रगाहों से पिथम की और ले जाते थे। जो भी हो, हहत्या-संस्कृति और बावुली-संस्कृति का सीवा मेल करीब ई० पू॰ २३०० में हुआ।

हरूपा-संस्कृति में ज्यापार का क्या स्थान था और वह किन स्थानों से होता था—इवका पता हम मोहेनजोहरो और हरूपा से मिले रत्नों और धातुओं की जॉन-पहताल के आधार पर पा सकते हैं। शायद बज़िनस्तान से सेलखरी, अलबास्टर और स्टेडहर आते ये और अफगानिस्तान सकते हैं। शायद बज़िनस्तान से सेलखरी, अलबास्टर और स्टेडहर आते ये और अफगानिस्तान या ईरान से चौरी। ईरान से शायद सोना भी आता था; चौरी, शीशा और राँगा तो वहाँ से आते या ईरान से बाते थे। हिमेटाहर फारस ही थे। किरोजा और लाजवर्द डेशन अथवा अफगानिस्तान से आते थे। हिमेटाहर फारस की खाड़ी में हुरसुन से आता था। प

दिन्तन में शायद काठियावाड़ से शंध, आक्रीक, रक्तमणि, करकेतन (सानिस्स), चेतिरिडनी और शायद स्किटिक आता था। कराची अथवा काठियावाड से एक तरह की सूबी मक्ती आती थी।

सिन्य नदी के पूर्व, शायद राजस्थान से, ताँबा, शीशा, जेस्पर (उथोतिरस), व्यवस्थीन,हिरी चाल-सिंडनी और दूसरे पत्थर मनके बनाने के लिए आते थे। दक्षियन से जमुनिया और नीजियिर से अभेजनाईट आते थे। कश्मीर और हिमालय के जंगलों से देवदार की लकड़ी तथा दवा के से अभेजनाईट आते थे। कश्मीर और हिमालय के जंगलों से देवदार की लकड़ी तथा दवा के निए शिलाजीत और बारहसिंड की सींगें आती थीं। शायद पूर्वी तुर्किस्तान से पामीर, और बर्मा से यशब आता था।

उपर्युक्त वस्तुओं के ज्यापार के लिए शहरों में ज्यापारी और एक जगह से दूकरी जगह माल ले जाने से बाते के लिए सार्यवाह रहे होंगे जिनके ठहरने के लिए शायद पर्यो पर पड़ाव रहे होंगे। माल ढोने के लिए ऊँट ज्यावहार में आते होंगे, पर पहाड़ी इलाके में शायद लहू , दहु औं से काम जलता हो। भूकर से ती एक दो। की काठी की मिट्टी की अतिकृति मिली है। यह भी

<sup>।</sup> मेके, दि इण्डस सिविश्विजेगान, पृष्ठ ६= से; पिगोट, वही पूर्, १०४ से

सम्भव है कि पहांकी सस्तों में वकरों से माल ढोया जाता हो। बाद के साहित्य में तो पर्वतीय प्रदेश में अजयब का उल्लेख भी आया है।

√ हड्डप्ना-संस्कृति में धीमी गतिवाली बैलगाडियों का काफी जोर था। बैलगाडी की बहुत-सी मिट्टी की प्रतिकृतियाँ भिजती हैं। उनमें और आज की बैलगाडियों में बहुत कम अन्तर है। आज दिन भी दिन्य में वैती ही बैलगाडियों चतती है जैंसी कि आज से चार हजार वर्ष पहले।

्रिस बात में कीई सन्देई नहीं होना चाहिए कि हहणा-संस्कृति के सुग में निदेशों पर नार्वे चला करती होंगी, पर हमें नाव के केवल दो निवल भिलते हैं; एक नाव तो एक ठीकरे पर खों कर बना दी गई है, इसका खाना खोर पीड़ा के बा है खोर इसमें मस्तूल खोर फहराला हुआ पाल भी है, एक नार्विक लम्बे डॉड से उसे ले रहा है। (खा॰ १) इसरी नाव एक मुद्रा पर खरी हुई है, इसका खाना खोर पीड़ा काफी कें बा है खोर नरकृत का बना हुआ मालूम पहला है। नाव के मध्य में एक चीलूँ टा कमरा अथना मन्दिर है जो नरकृत का बना हुआ है। एक नार्विक गलेही पर एक कें चे चुतरे पर बैठा हुआ है (खा॰ १)। ऐसी नार्वे ग्रामितहासिक मेसोपोटामियों में मी चलती वों तथा पाचीन भिल्ली नार्वों की भी कुछ ऐसी ही शक्त होती थी।

इस मुद्रा पर बनी हुई नाद में मस्तूल न होते से इस बात का बिद्वालों को सन्देह होता है कि शायद ऐसी नार्वे नदी ही पर जलती हीं, समुद्र पर नहीं। पर डा॰ मेके का यह विचार है कि बहुत सबूत होने पर भी यह कहा जाता है कि हक्षणा - संस्कृति के सुग में सिन्ध के मुद्दाने से निकलकर जहाज बजुनिस्तान के समुद्रों किनारे तक जाते थे। बाज दिन भी भारत के पश्चिमी समुद्रों विनार के बन्दरों से बहुत-सी देशी नार्वे कारत की बोर बादन तक जातो हैं। बातर ये रही नार्वे ब्याजकल समुद्रयात्रा कर सकती हैं तो इसमें बहुत कम सन्देह रह जाता है कि उस काल में भी नार्वे समुद्र का सफर कर सकती थीं, क्योंकि यह बात कपात के बाहर है कि उस समय की नार्वे ब्याजकल की नार्वो से बदतर रही होंगी। यह भी सम्भव है कि विदेशी जहाज भारत के पश्चिमी समुद्र-तट के बन्दरगढ़ों पर बाते रहे हों।

विदेशों के साथ इड़प्पा-संस्कृति के व्यापार की पूरी कहानों का पता हमें केवल पुरातत्व से ही नहीं भिल सकता; क्योंकि पुरातत्त्व तो हमें नष्ट न होनेवाली वस्तुओं का ही पता देता है। वसाहरण, स्वरूप, हमें भाग्यवश यह तो पता है कि हड़प्पा-संस्कृति को कपास का पता था, पर इस देश से बाहर कितनी कपास जाती थी इसका हमें पता नहीं है और इस बात का भी पता नहीं है कि सुभर में रहनेवाले भारतीय व्यापारी वहीं से कीन-सी वस्तुएँ इस देश में लाते थे। अभिनेत्रों के न होने से, यह भी नहीं कहा जा सकता कि ईव पुव इसरों सहस्रावशी में भारत है परिचम को उसी तरह मशले और सुगन्धित इस्य जाते थे कि नहीं, जैसे कि बाह में। अने पिनोट का खवाल है कि शायद दिखेश सार्थनाह-पथों से लौटते हुए व्यापारी अपने साथ विदेशी दासियों भी लाते थे।

इक्या-संस्कृति की एक विशेषता उसकी विभिन्न मुदाएँ हैं। इन मुदाओं को इस युग के

<sup>1.</sup> ई० मैंके, फर्र एक्सदेवेशन्स ऐट् मोहेन-जो-दड़ो, भा० १, पू० ३४०— ४१ प्ले ७३ ए०, आकृति १

र. मेके, दी इसडस वेली सिविलाइजेशन, पु० १६७ - ६८

इ. पिगोट, वही, पुर १७०- : ६

ब्यापारी मात पर मुहर करने के लिए काम में लाते थे। ब्यापार की बढ़ती से ही तिपि की बा १२० हता पड़ी तथा बड़बरों श्रीर नापने के गज की जरस्त पड़ी।

उत्पर हम देल जुके हैं कि इड्या-संस्कृति का भारत के किन भागों से अम्बन्ध था। इन आग्तरिक सम्बन्ध के विवा इड्या का बाहरी देशों से भी सम्बन्ध था। श्री पिगोर का अनुमान है कि इड्या-संस्कृति का सुभेर के साथ सीथा सम्बन्ध करीन ई० पू॰ २६०० में हुआ; अनुमान है कि इड्या-संस्कृति का सुभेर के साथ सीथा सम्बन्ध करीन ई० पू॰ २६०० में हुआ; इनके पहले सुभेर से उसका सम्बन्ध कुल्लों होकर था। इसका यह प्रमाण है कि अक्कारी युग में करीन रहें पहले सीर २००० ई० पू॰ के बीच के स्तरों में इक्या की कुछ सुदाएँ भिली हैं। सुभेर करीन कीन-सी वस्तुएँ इड्या आती थीं, इतका ठोक-ठीक पता नहीं चलता। इड्या के साथ से कीन-कीन-सी वस्तुएँ इड्या आती थीं, इतका ठोक-ठीक पता नहीं चलता। इड्या के साथ नत्तर ईरान के दिसार को तृतीय सभ्यता का भी सम्बन्ध था, जिसका समय करीन २००० ई० पू॰ था। इसी के फलस्वरूप वहाँ इड्या की कुछ बस्तुएँ भिली हैं।

उपयुक्ति जॉन-पहताल से यह पता चतता है कि हहप्या-संस्कृति का एक निजरब या जिसके साथ कमी-कमी बाहरी सम्बन्ध की फलक भी दीन पहती है। जैसा कि भी पिगोर का विचार है, सुमेर के साथ सीचा व्यापारिक सम्बन्ध दिन्ना बतु विस्तान के व्यापारियों ने स्थापित विचार है, सुमेर के साथ सीचा व्यापारिक सम्बन्ध दिन्ना बतु विस्तान के व्यापारियों के हाथ में चला गया। किया। करीब २३०० डै० पू० में यह व्यापार हहप्या के व्यापारियों के हाथ में चला गया। क्यार यह बहुत कुछ संभव है कि ऊर और लगाश में उनकी अपनी कोठियों थीं। यह व्यापार, और यह बहुत कुछ संभव है कि ऊर और लगाश में उनकी अपनी कोठियों थीं। यह व्यापार, बनता है, कारन की लाश तक समुद्र से चलता था। हक्या से यह क्या एक दो विदेशों चलते थे। कमी-कभी कोई साहसी सार्व दुर्किस्तान से किरोजा और लाजवर्द तथा एक दो विदेशों कार लाता था। सुमेर से क्या आता था, इसका ठीक पता नहीं; शावद भविष्य में भितनेवाले अभिलेखों से इस प्रश्न पर प्रकाश पह सके।

लगता है, करीब २००० ई० पू॰, साबद लमुराबी और एलम के साथ लड़ाइबी की वजह से हहणा और सुमेर का ब्यापार बन्द हो गया। उसके कुछ दिनों बाद हो वर्षर जातियों का विज्ञ और पंजाब में प्राव्यमित हुआ और उसके फलस्क्ल्य हक्या की प्राचीन सम्पता की सिन्ध और पंजाब में प्राव्यमित हुआ और उसके फलस्क्ल्य हक्या की प्राचीन सम्पता की अवगति हुई। अपनी प्राचीनता के बल पर बह सम्पता कुछ दिनों तक तो चलती रही; पर, जैला इस सामे चलकर देखेंगे, करीब १५०० ई० पू० के लगभग उसका अन्त हो गया।

बतुनिस्तान और हड़प्पा की सम्यताएँ करीन २००० ई० पू० से ई० पू० दिनीय सहसान्दी के आरम्भ तक अनुसाल भाव से चतती रहीं। पुरातारिक कीजों से पता चलता है सहसान्दी के आरम्भ तक उत्तपर बाहरवालों के धाव नहीं हुए। पर उत्तर बजुनिस्तान में राना कि करीव =०० वर्षों तक इतपर बाहरवालों के धाव नहीं हुए। पर उत्तर बजुनिस्तान में राना पुरावई के तृतीय (शी) स्तर से यह पता चलता है कि बस्ती को किसी ने जला दिया। इत जली बस्ती के कपर एक नई जाति को वस्ती बसी, पर वह बस्ती भी जला दी गई। नाल और जली बस्ती के कपर एक नई जाति को वस्ती बसी, पर वह बस्ती भी जला दी गई। नाल और जलावस्ती में इस तरह को उथल-पुरात डावरकोट में भी कुछ ऐसा ही हुआ। दिखा बजुनिस्तान के अवशेषों में इस तरह को उथल-पुरात डावरकोट में भी कछ ऐसा ही हुआ। दिखा बजुनिस्तान के अवशेषों में इस तरह को उथल-पुरात के लखा नहीं मिलते। पर यहां यह जान जैना आवश्यक है कि अभी तक उत्त प्रदेश में खदायों के लखा नहीं हिंदे हैं। किर भी शाहीतुम्प से मिल कलगाह के बरतानी तथा इसरी, वस्तुओं के आधार कम ही हुई हैं। किर भी शाहीतुम्प से मिल कलगाह के बरतानी तथा इसरी, वस्तुओं के आधार पर उस सम्यता का सम्बन्ध ईरान में बानपुर, समर, दिखार वह उठता है कि बाहरी ग्रेस्कृतियों तृतीय तथा सुसा की सम्यताओं से किया जा सकता है। अब प्रश्न वह उठता है कि बाहरी ग्रेस्कृतियों तृतीय तथा सुसा की सम्यताओं से किया जा सकता है। अब प्रश्न वह उठता है कि बाहरी ग्रेस्कृतियों तृतीय तथा सुसा की सम्यताओं से किया जा सकता है। अब प्रश्न वह उठता है का बाहर से आतेवाले के बाध सम्बन्ध की प्रतीक ये वस्तुएँ व्यापारिक सम्बन्ध से आई अथवा इन्हें बाहर से आतेवाले

१. बहो, पुः २१०-११

लाये १ श्री पिगोट का विचार है कि कंन्तिम बात ही ठीक है। १ उनके अनुसार, नवागन्तुक, जो शायर लड़ाकुओं के दल थे, अपने साथ केवल हथियार लाये। बज़ूचिस्तान में इस सम्यता की प्रतिच्छाया हम हड़प्पा-संस्कृति के बादवाले स्तरों में भी पाते हैं जिनमें हमें बज़ूची संस्कृतियों की वस्तुएँ अधिक भिलती हैं। श्री पिगोट का खयाल है कि बोलन, लाकफ़्सी और गजधाटी के रास्तों से भागते हुए शरखायों ही ये सामान लाये, पर थे शरखायों किन्य में आकर भी शान्ति न पा सके। पश्चिम के आक्रम गकारी, जिनकी वजह से वे भागे थे, सिन्ध के नगरों की लूट के लिए आगे बढ़े। वे किस तरह मोहेनजोरहो, भूकर, और लोह मजोरहो को नाश करके उनमें वस गये, इसकी कथा हमें पुतातत्व से मिलती है।

इस नवागन्तुक संस्कृति का नाम भूकर-संस्कृति दिया गया है। च हूं जोरहो के दिताय स्तर में यह पता चतता है कि भूकर-पंस्कृति के लोग भिट्टी की भोगिहियों में रहते थे, उनके घरों में आतिशरान थे, उनके आराइश के सामान सीवे-पादे थे, तथा उनकी मुदाएँ हड़प्पा की मुदाओं से मिन्न थीं। इन मुदाओं का सम्बन्य पश्चिमी एशिया की मुदाओं से मिलता है। हड़ी के सूप भी किसी बर्बर-सम्यता की ओर इशारा करते हैं।

जब हम मोहेनजोद हो की तरफ अपना ध्यान ले जाते हैं तो पता चलता है कि उस नगर के अन्तिम इतिहास का मसाला चाहूं जो हो की अपे द्वा कम है, पर कुड़ बातों से उस काल की गड़बड़ी का पता चलता है। शायर इन्हों बातों में हम गहनों का गाड़ना भी रख सकते हैं। लगता है, विपत्ति की आशंका से लीग अपना माल-मता छिपा रहे थे। बार के स्तरों में अधिक शस्त्रों के मिलते से भी यह पता लगता है कि उस समय खतरा बढ़ गया था। कुछ ऐसे शख्त भी मोहेन-जोद हो से भिले हैं जो शायद बाहर से आये थे। इड़प्पा की एक कल्लगाह से मिले हुए मिटी के बरतनों से भी यह पता लगता है कि उन बरतनों के बनानेवाले कहीं बाहर से आये थे। उन बरतनों पर बने हुए पशु-पिद्धियों के अलंकार हड़प्पा-संस्कृति के पहले स्तरों से भिले हुए मिटी के बरतनों पर बने हुए पशु-पिद्धियों के अलंकार हड़प्पा-संस्कृति के पहले स्तरों से भिले हुए मिटी के बरतनों पर के अलंकारों से सर्वा आ सकता है।

खर्रम नदी की घाटों से मिली हुई एक तलवार भारत के लिए एक नई वस्तु है, गोकि ऐसी तलवार यूरप में बहुत भिलती हैं। इस तलवार का समय यूरप से मिली हुई तलवारों के आधार पर ईसा-पूर्व दूसरी सहस्रान्दी में निश्चित कर सकते हैं। राजनपुर (पंजाव) से भिली हुई एक तलवार की शक्क लूरीस्तान से भिली हुई तलवारों की शक्क से मिलती है और इसका समय ईसा-पूर्व लगभग १५०० होना चाहिए। गंगा की घाटी और रॉची के आस-पास से मिल हुए हथियारों का भी सम्बन्ध हड़प्पा के हथियारों से है। श्री पिगोट का यह विचार है कि ये हथियार बनानेवाले कदाचित पंजाब और सिन्थ से शरएएथीं होकर आये थे। २

उपर्युक्त प्रमाणों से यह पता चल जाता है कि ईसा-पूर्व १४०० के आस-पास एक नई जाति उत्तर-पश्चिम से भारत में घुसी जिसने पुरानी बस्तियों को बरबाद करके नई बस्तियाँ बनाई । इस नई जाति का आगमन केवल भारतवर्ष तक ही नहीं सीमित था—मेसोपोटामिया में भी इसका असर देख पड़ता है। इसी युग में एशिया-माइनर में खत्ती साम्राज्य की स्थापना हुई। शाम और

<sup>1.</sup> पिगोट, बही, पृ० २२० से

र. वहीं, पृ० २१६

उत्तर ईरान में भी इम नये बानोबलों के चिड देखते हैं। शायर इन नये बानेवालों का सम्बन्ध बार्यों से रहा हो।

आर्थ कहाँ के रहनेवाले थे, इसके बारे में बहुत-हो रायें हैं, पर आधुनिक बीजों से इन्न ऐसा पता लगता है कि मारतीय भाषाएँ, दक्तिवन रूस खीर कैस्पियन समुद्र के पूर्व के मैदानी में परिवर्कित हुई । दक्किन रून में ई॰ पू॰ दूसरी और तीसरी सहस्रान्दियों में केतिहर-वस्तियाँ थीं जिनमें बोदाओं खीर सरदारों का खाउ स्वान मा। कुछ ऐसा अनुमान किया जा सकता है कि ई॰ प्॰ दो हजार के करीब दिखण रूस से तुर्किस्तान तक फैले हुए क्योंनों का एक डीजा-डाला-सा मंगठन था जिसकी सांस्कृतिक एकता भाषा यौर कुन्न किस्म को कारोगरियों पर अक्लम्बित थी। करीय ई॰ पू॰ सेल ३वीं यही में भारोपीय नामींवाले कसी लोगों ने बावुल पर हमांडा किया। यही समय है। जब कि भारोपीय जातियों के काफिले कई जगहों की तलाश में आगे बढ़े। बुगहाज्यर्द से मिलनेवाली मिट्टी की पहिंचों के लेखों से यह पता लगता है कि ई॰ पू॰ चौरहर्स और पन्दहर्बी सिदेयों में पशिया-माइनर में आर्थ-देशता मित्र, वरुण, इन्द्र सीर नासस्य की पूजा होती थी। बुगहाजकृत से ही एक किताब के कुछ याँ शा भिते हैं, जिसमें घोड़े दीहाने की विधा का उल्लेख हैं। इतमें एकवर्तान, त्रिवर्तान इत्यादि संस्कृत शब्द अभि हैं। पुरातरव के आधार पर थे ही दो लोत हैं जो भारीपोर्थों की ई॰ प्॰ दूसरी सहसा॰ री में भारत के पान लाते हैं। ईरान और भारत में तो आयों के अवरोप केवन, मीजिक अनुअतियों द्वारा बचे, अवस्ता और ऋषेद में हैं। ऋखेद के आधार पर ही हम आयों की भौतिक संस्कृति की एक सस्वीर खड़ी कर उकते हैं। आनेर का समय अधिकतर संस्कृत-विद्वानों ने ई॰ पू॰ दिलीय सहस्राव्ही का मध्य भाग माना है। हम क्रपर देव जुके हैं कि करीन-करीब इसी समय उत्तर-पश्चिम से आक्रमणकारी, चाहे वे आर्थ रहे हों या नहीं, भारत में हुसे। ऋग्वेद से पता चलता है कि इन आयों की दासों से लकाई हुई जिन्हें ऋ वेद में बहुत-इब्ह भला-बुरा फहा गया है। इतना होते हुए भी यह बात ती साफ ही है कि आयों से लड़नेवाल दास वर्बर न होकर सभ्य ये और वे किलों में रहनेवाल थे। इन दासों की नये जीशवाले आयों का सामना करना पड़ा। घीटिचीरे आयों ने दासों के नगरों को नष्ट कर दिया। किला निराने से ही आयों के देवता इन्द्र का नाम पुरन्द्र पड़ा। इन आयों का सबसे बड़ा खड़ाई का सावन धोड़ा था। युवसवारों और रखों की तेज मार के आगे दासों का जड़ा रहना असम्भव हो गया। रथ सबसे पहले कब भीर कहाँ बने, इसका तो ठोक-ठीक पता नहीं लगता, लेकिन आचीन समय में घोड़ों और गदहों से कोंने जानेवाते दो पहिनेवाते रथ व्या चुके थे। है॰ पू॰ दूसरी सहसाब्दी में, एशियामाइनर में भी पोड़ों से जलनेवात रथ का आविमांव हो चुका था। युनान तथा मिल में भी रध का चलन ई॰ पू॰ १४०० के करोब हो चुका था। विचार करने पर ऐसा पता चलता है कि शायर सुभेर में सबसे पहले रच की आयोजना हुई। बाद में भारोपीय लीगों ने रच की उन्नति की और उसमें की है लगावे। आयों के रुव का शरीर धुरे से चमड़े के पहुँ से बेबा होता था। पहियों में आरे होते थे जिनको संख्या चार से अधिक होती थी। घोड़े एक जीत में जुनते वे । रव पर दो बार्मी बैठते थे, योदा और सार्थी । योदा बाई और बैठता था और सार्थी

खड़ा रहेता था। जैसा हम अपर कड़ आये हैं, शिवा छड़ ट्रेट नगरों की छोड़कर भारत में आयों के आवागमन के बहुत कम थिड़ बच गये हैं। इसलिए उनके सांस्कृतिक और सामाजिक जीवन आवागमन के बहुत कम थिड़ बच गये हैं। इसलिए उनके सांस्कृतिक और सामाजिक जीवन का पता हमें ऋग्वेद से चलता है। बेड़ों में आर्थ बड़ो शिवी से कहते हैं कि उन्होंने दासों की जीत लिया और यह हो भी सकता है कि उन्होंने दास-संस्कृति को उलाइ फेंका, किर भी, उस प्राचीन संस्कृति की बहुत-सी बातों को आयों ने अपनाया जिनमें जड़ पदार्थों की पूजा इत्यादि बहुत-से धार्मिक विश्वास भी सम्मिलित हैं।

अब प्रश्न यह उठता है कि भारत में आने के लिए आयों ने कौन-सा मार्ग प्रहण किया। जैसा हम ऊपर देख आयों हैं, अगर ई० पू० पन्दह सौ के करीब बल्चिस्तान और सिन्ध में आनेवाली एक नई जाति आयों से सम्बन्धित थी, तो हमें मानना पड़ेगा कि कदाचित बल्चिस्तान और सिन्ध में आरे सिन्ध के रास्ते, पश्चिम से, आर्थ इस देश में धुसे। पर अधिकतर विद्वानों ने, इस आधार पर कि ऋग्वेद में पूर्वी अफगानिस्तान और पंजाब की निर्देशों का कुछ उल्लेख हैं, उनके आने का पथ उत्तर-पश्चिम सीमाप्रान्त से होकर माना है। आयों के पथ की ऐतिहासिक और भौगोतिक छान-बीन श्री फूशे ने की है। उनकी जाँच-पड़ताल का आधार यह है कि पश्चिम से सब रास्ते बलब से होकर चत्रते थे और इसीलिए आर्थ भी इसी पथ से होकर भारत पहुँचे हाँगे।

श्री फूरों के अनुसार आर्य बताब से हिन्दू कुरा होते हुए भारत आये। दिन्छनी हस और पूर्वों कैरियम समुद्र की ओर से बढ़ते हुए आर्य अपने डोर-डंगरों के साथ शिकार खेलते हुए और खेती करते हुए शायद कुछ दिनों तक बताब में ठहरे। कुछ तो यहां बस गयं, पर बाको आगे बहे। ऐसा मान लिया जा सकता है कि हिन्दु कुश के पार करने के पहले हथियारवन्द धावेमारों ने उसके दरों की छान-बीन कर ली होगी। और अपने गन्तव्य स्थानों का भी पता लगा लिया होगा। आर्यों का आगे बढ़ना कोई नाटकीय घटना नहीं थी; वे लड़ते-भिड़ते धीमे-धीमे आगे बहे होंगे। पर जैसा हम देख आये हैं, वे कुछ दिनों में सिन्ध और पंजाब में बस गये होंगे। भारत के मैदानों में उनका उतरना उच्च एशिया के किरन्दरों के भारतीय मैदानों में उतरने की एक सामयिक घटना-मात्र थी। छोटे-छोटे पड़ावों पर कई दिनों अथवा हफ्तों तक सार्यों का ठहरना, महीनों और बरसों तक फौजों का आसरा देखना तथा कई पुरत के बाद जाति के मतुष्यों का आगे कदम रखना, ये सब बातें एक विशाल जाति के स्थानान्तरण में निहित हैं। हमें यह भी जान लेना चाहिए कि अफगानिस्तान के कबीले अपनी श्रियों, बचों, डेरों तथा सरो-सामान के साथ आगे बढ़ते हैं। यह मान लेने में कोई आपित नहीं होनी चाहिए कि इसी तरह आर्य भी आगे बढ़े होंगे।

श्री फुरो र ने आर्यों की प्रगति का एक सुन्दर दिमागी खाका खींचा है। उनके अनुसार, एक दिन, वसन्त में, जब सीतों में काफी पानी हो चला था, एक बड़ा कबीला अथवा खेल, खोजियों की सूचना के आधार पर, आगे बढ़ा। पर्वत-प्रदेश में खाने के लिए उनके पास सामान था। अपने रथ उन्होंने पीछे छोड़ दिये, पर बच्चे, मेमने, डेरे, तम्बू और रसद के सामान उन्होंने वकरों, गदहों और बैलों पर लाइ लिये। सरदार और बृढ़े केवल सवारियों पर चले, बाकी आदमी अपनी सवारियों की बागडोर पकड़े हुए आगे बढ़े। सार्थ के पत्नों की रह्मा करते हुए आगे-आगे योद्धा चलते थे। उन्हें बराबर इस बात का डर बना रहता था कि हजार-जात में रहनेवाले किरात कहीं उनपर हमला न कर दें।

रास्ता बन जाने पर श्रौर उनपर दोस्त कबीलों के बस जाने पर दूसरे कबीले भी पीब्रे-पीब्रे श्राये जिनसे कालान्तर में भारत का मैशन पट गया। स्वभावतः पहले के बसनेवालों

१. फुरो, वही पू० १८२ से

र. पूरो, वही, भा॰ र, पु॰ १८४-१८४

श्रीर बाद के पहुँ चनेवातों में चढ़ाऊपरी होती थी। इसके फतस्बह्म वे नवागन्तुक कभी-कभी वासों में भी श्रापने भित्र खोजते थे। ऋष्वेद में इस श्रातृयुद्ध को गूँज भित्तती है। पंजाब के बसने के बाद श्रायों के काफिले श्राने बन्द हो गये।

ऐतिहासिकों और भाषाशास्त्रियों के अनुसार आयों के आगे बढ़ने में चार पड़ाव स्थिर किये जा सकते हैं; यथा, (१) सप्तिस्यु या पंजाब, (१) ब्रह्मदेश (गंगा-यमुना का दोआव), (१) कीसल, (४) मगध। शायद बलज और सिन्धु के बीच में पहला अड्डा कापिशी में बना, दूसरा जल्लालावाद में, तीसरा पंजाब में। यहाँ यह प्रश्न पृद्धा जा सकता है कि केवल एक ही मार्ग से कैसे इतने आदमी पंजाब में आये और कालान्तर में सारे भारत में फैल गये। इस प्रश्न का उत्तर उस पथ के भौगोलिक आधारों को लेकर दिया जा सकता है।

हमें इन बात का पता है कि आयों के आने के दो पथ थे। सीधा रास्ता कुमा के साथ-साथ चतता था। इस रास्ते से नवागन्तुकों में से जल्दबाज आदमी आते थे। दूसरा रास्ता कपिश से कन्यार जाला था जिससे हो कर बहुत-से छोड़े-छोड़े पथ पंजाब की स्रोर फूटते थे। उनमें से बास बास सिन्धु नही पहुँचने के लिए खुर्रम और गोमल के दाहिने हाथ की सहायक निर्यों की घाटियों की पार करते थे। विद्वानों का विचार है कि इस रास्ते का पता वैदिक त्रायों की था, क्योंकि इस रास्ते पर पड़नेवाती निर्यों का ऋग्वेर के एक सूत्र (१०। ७५) में उल्लेख है। जैसे-जैसे त्रार्य भारत के ब्रन्स धँसते गये, वे नई निहयों को भी ब्रपनी विरपिरिचित निहयों का नाम देने लगे। उदाहरणार्थ, गोमती गंगा की सहायक नदी है और सरस्वती जो पंजाब की पूर्वी सीमा को निर्धारित करती है, हरहैं ती के नाम से कन्थार के मैदान की सींचती थी। ऋग्वेद के उपर्युक्त सूत्र में गोमती से गोमल का उद्देश्य है। कन्धार का मैदान बहुत दिनों तक भारत का ही अ श माना जाता था श्रौर पह्लव लोग उसे गौर भारत कहते थे। इस बात का क्यास किया जा सकता है कि कुभा (काबुल) कुमु (खर्रम) और गोमती (गोमल) से होकर सबसे दिन्जन का रास्ता बोलन से होकर मीहेनजोर्ड़ो पहुँच जाता था। श्री पूरों का कहना है कि इस निश्चय तक पहुँचने के पहले हमें सोचना होगा कि इस रास्ते पर कोई बहुत बड़ी प्राकृतिक किठनाई तो नहीं है। बाद में इस रास्ते से बहुत-से लोग प्राते-जाते रहे। पर इस रास्ते को यार्थों का रास्ता मान लेने में जाति-शास्त्र की कठिनाई सामने याती है। सिन्य की जातियों के अध्ययन से यह पना चलता है कि भारतीय आर्थ उत्तर से आये और उन्होंने बोलन दरें वाते मार्ग का कम उपयोग किया। पर, जैसा इम ऊपर देव आये हैं, बजुचिस्तान के भग्नात्ररोत तो यही बतताते हैं कि यह मार्ग प्रागैतिहािक काल में काफी प्रचलित था तथा हड़प्पा-संस्कृति को समान करनेवाती एक जाति, जो चाहे श्राय रही हो या न रही हो, इसी रास्ते से सिन्य में घुसी । सरस्वती और दयद्वती निश्यों के सूखे पार्टी की खोज से थी अमलानन्द घोष भी इसी निष्क्षं पर पहुँचते हैं कि सिन्धु-सभ्यता का श्रवस इन निश्यों तक फैला था। अगर यह बात सत्य है तो यह मानने में कठिनाई नहीं होनी चाहिए कि सिन्य से होकर आर्य पूर्व पंजाब श्रीर बीकानेर-रियासत में घुसे श्रीर उस प्रदेश की सम्प्रता को उलाइकर श्रपना प्रभाव जमाया । श्री फूरों की मान्यता तभी स्वीकार की जा सकती है जब यह सिद्ध किया जा सके कि बजल, कापिशी और पुष्करावती होकर तन्त्रशिता जानेवाले मार्ग पर ऐसे प्राचीन अवशेष मिलें, जिनकी समकातीनता आयों से की जा सकती हो।

भारतीय और ईरानो आर्थ किस तमय खतग हुए, इतका तो ठोक-ठोक पता नहीं लगता ; पर शायद यह घडना ई॰ पू॰ इतरो सहफावदी में घडी होगो । इतिहात [में बतन्ता है कि खक्तानिस्तान के उत्तर और परिचन में, यथा सुग्य, बाह्लीक, मर्ग, अरिस तथा इन्य प्रदेशों में ईरानी बस गये और खक्तगनिस्तान के दिख्य-पूर्व प्रदेश में भारतीय धार्य । कंधार प्रदेश में तथा हिन्दुक्श और सुतेमान के बोच के प्रदेश में भी खार्य आ गये ।

ईरानी रेगिस्तान तृत और भारतीय रेगिस्तान थार के बीच का प्रदेश, प्राचीन भारतीयों की इंरानियों के बीच बराबर एक मगई का कारण बना रहा। हेलमन्द और विस्तु नदी को पार्टियों के पूर्वी हिस्से का भारतीय उराज हो गया था। हमें पता है कि मौर्यों के युन में पार्टियों के पूर्वी हिस्से का भारतीय राजनीति के श्माव में था तथा ईरान के बाश्चाह अपना प्रमाव पंजाब और जिन्य पर बढ़ाने के लिए तत्पर रहते थे। यह धात-प्रतिधात बहुत दिनों तक चतता रहा। पर अन्त में मुतेमान पर्वत भारतीयों और ईरानियों के बीच की मीना बन गया। विन्त्र तथा परितिन्तु प्रदेश के लोगों के बीच में जातीय विषमता का उल्लेख मेंबिच्यपुराण (प्रतिभग्पर्व, अध्याय २) में हुआ है। इसमें कहा गया है कि राजा शालिबाहन ने बजल इत्यादि जीनकर आयों और म्लेच्ओं यानो ईरानियों के बीच की सीमा कायम कर दी। इस सीमा के कारण विन्य तो आयों का निवासस्थान रह गया; पर परितिन्तु प्रदेश ईरानियों का घर समय-समय पर किरन्दरों की धीमाओं पर जितियों किली-जुली हैं। ईरान के पठार के कथित माग पर समय-समय पर किरन्दरों के बावे होते रहे हैं और इसी कारण से इम उनके जीवन, आवास. संस्कृति और मिन्न-भिन्न बोतियों पर इनका स्पष्ट जमान देवते हैं। इसरी ओर विन्यु की पार्टी में पहले से ही एक मजबूत संस्कृति भी जो भीगोतिक और जाति-शास्त्र के दिश्कीण से गंगा की घाटी और दिश्वन के रहनेवालों की संस्कृति से यलग वनी रही।

वीरेक आर्य पहले पंजाब में रहें, पर बार में, इक्तेंत्र का प्रदेश बहुत रिनों तक उनका अहा बना रहा। आवारी की अधिकता, आवहवा में फेरारत अधवा जीतने की स्वामाश्कि इच्छा से आर्य आंग बरे और इव अहाय में छाकू और अवविवेदों के प्रवक्तों ने बंध काम किया। किया के खाब प्रवक्त राज्द ज्यवहार होने से शायर उत्तर भारत में बैरिक संस्कृति के प्रतीक यज्ञ के बदाद की ओर इशारा है। प्रवक्त के रूप में अधिन का उल्लेव शायर वनों को जताकर मार्थ-पदित कायन करने की ओर भी इशारा करना है। एक बहुत यह प्रवक्त विदेव माध्यत थे जिन को बहानी शतपथ-अक्त सार्थ में सरिचित है। कहानी वह है कि सरस्वती के किनारे वैरिक धर्म की पताका कहराते हुए अपने प्ररोदित गीतम राहुनया तथा वैरिक धर्म के प्रतीक, अधिन के माथ, विदेव माध्यव आगे चत पहे। गिर्श में खात हुए तथा वनों को जताते हुए वे तीनों सहानीए (आधिनक गएडक) के किनारे पहुँचे। कथा-काल में उस नहीं के पर विदेव माध्यव आगे चत पहे। गिर्श के प्रतान में उस नहीं के पर विदेव माध्य के समय, निर्देव माध्य के समय में सहानीरा के पर विदेव संस्कृति का एक केन्द्र बन चुका था। जिदेव माध्य के समय में सहानीरा के पूर्व में खेती नहीं होतो थी और जमीन दत्त हतों से मरी थी, पर शतपथ के समय वहीं मेनी होती भी। कथा के अनुसार, जब विदेव माध्यव ने अधिन से उसका स्थान पूछा तो उसने पूर्व की ओर इशारा किया। शतपथ के समय सहानीरा कोसत और विदेह के बीन सीमा बनाती थी।

१. ऋ० वे॰, शश्रीह ; दारशावर ; ऋ० वे०, बनाशार्य

२. शतव्य मा+, १।४।१।३०-१७

देवर के अनुसार रेड्यू के कथा में आर्थों के पूर्व की कोर बढ़ने के एक के बाद दूसरे पताब दिये हुए हैं। पहते पहन आयों को बहितवीं पंजा से सरस्वती तक कैशी थीं। इसके बाद समकी बहितवाँ की क्यों और विदेशों की प्राकृतिक सीना सदानीरा तक बड़ीं। इन्द्र दिनों तक ती आयों की सदानीरा के पार जाने की दिस्मत नहीं पड़ी, पर शतपथ के युग में के नरी के पूर्व में पहुँ नकर वस चुके थे।

उपर्युक्त कथा में सरस्वती से सहानीरा तक विदेष माधव के पध के बारे में और कुछ नहीं दिया है। शाधद यह सम्भव भी नहीं था; क्योंकि सरस्वती और सहानीरा के दीन के भार्म, यानी, आधुनिक उत्तर प्रदेश में उस समय आर्थ नहीं बसे थे तथा बड़ी नगरियों और मार्ग तबतक नहीं बने थे। पर इस बात की पूरी सम्भावना है कि विदेश माधव ने जो रास्ता जंगलों के बीब काट-छोट और जलाकर बनायां दहीं रास्ता ऐतिहासिक सुग में गंगा के मैदान में आ सस्ती से बैदाली तक का रास्ता हुआ। गंगा के मैदान का दिन्डानी रास्ता शायद काशी के

संस्थापक कारवीं ने बनाया।

विश्व साहित्य से इस बात का पता बतता है कि आर्य प्रागितहासिक युग से बलनेवाले होट-मोटे जंगली रास्तों, आवपओं और किया तरह के कारवी-पर्यों से बहुत दिनों तक सन्द्रष्ट नहीं रहें। प्रश्वेद और बाद की संदिताओं में भी हम लग्बी सहकों (अपओं) से बादा का उल्लेख पाते हैं? जिनपर भी सरकार के अनुसार एवं बल सकते थे। उ सम्बेद से लेकर बाद तक आनेपालों सेतु शानद से शायद पानीभरे इलाके की पार करने के लिए बन्द का तास्पर्य हैं, पर बात सरकार इसका अर्थ पुल या पुलिया करते हैं। वह में बलकर आहारों में इम महापत्रों द्वारा आनों का सम्बन्ध होते देवते हैं; पुलिया की शायद बहुन कहते थे। अथववद में इस बात का उल्लेख हैं कि गाई। बलनेवाली सहके बगल के रास्तों से कें बी होती थीं, इनके दोनों और पह लगे होते थे। ये नगरों और गाँवों से होकर गुजरती थीं। और उनकर कमी-कमी सम्भों के जोड़े होते थे। बैदा डा॰ सरकार का अनुमान है, शायद इन जम्मों का उद्देश्य नगर के फाइक से हो। जैसा कि उन्होंने एक फुउनोड में कहा है, उनका तात्पर्य राजश्यों पर चुनी वसूल करने के लिए रोक भी हो सकता है। यह भी सम्भव है कि उनका मतलब भीत के परवरों से हो किन्हें में गास्थनीज ने पष्टलियुज से गण्यार तक बलनेवाले महामार्ग पर देखा था। प्रश्वेद के प्रथम अथवा प्रथ से मतलब शायद सहकों पर बने विधामगह से हो, जहाँ यात्री को

१. इ'डिसे स्टूडियन, १. ए० १७० से

२. ऋ० वे० १०११७।३-६ ; ऐ० झा० ७।१२ ; काठक सं०, ३७।१४ ; छ० वे० दाद्य २२—परिरच्या

३. सुविमसचन्द्र सरकार, सम बासपेक्ट्स बॉफ दि बर्लियर सोशल जाइफ बॉफ इशिड्या, पु०-१४, लंडन, १३२म

४ वही ए॰-१४

<sup>₹.</sup> ऐं० वा॰, शाकात ; सान्दोस्य उप० माद। र

६. वंचविंश मा. १।१।४

७, स० थे०- १थाशहर ; १थाराद-६

<sup>=,</sup> सरकार, वहीं, पु॰ १४, फु॰ नो॰ ६

ह. इ. वे०, शावदहाइ

विश्राम और भोजन मिलता था। अथविद (१४।२।६) में वधु के रास्ते में तीर्थ के उन्तेल से शावर बाट पर विश्रामगृह से मतलव है। अथविद में पहले आवश्य का मतलव शायर अतिथिएह होता था; पर बाद में, वह पर का पर्यापवाची हो गया। अगर डा॰ सरकार की यह अवस्था ठीक है तो आवश्य एक विश्रामालय था जो कि यह आवश्यक नहीं है कि वह सहकों पर ही रहता हो।

बैदिक साहित्य से हमें इस बात का पूरा पता चलता है कि आयों के आगे बढ़ने में उनकी गतिशांतता और मजबूती काफी सहायक होती थी। जंगलों के बीच रास्ते बनाने के बाद धू ते हुए ऋषियों और व्यापारियों ने वैदिक सम्बता का प्रचार किया। ऐतरिय व्यापारियों ने वैदिक सम्बता का प्रचार किया। ऐतरिय व्यापार का चरैवेति मन्त्र आधारिमक और आविभातिक उन्नति के लिए गतिशीतता और यात्रा पर जोर देता है ए अधवेद उरास्ते पर के लगनेवाले डाइकों को नहीं भूलता। एक जगह जंगली जानवरों और डाइकों से बाजों की रखा के लिए इन्द्र की प्रार्थना की गई है। एक दूसरों जगह सहकों पर डाइकों और मेदियों का उल्लेख है और यह भी बतलाया गया है कि सहकों पर निपाद और दूसरे डाइक (सेतग) व्यापारियों को पकड़ लेते थे और उन्हें लुटने के बाद गढ़ों में फोंक देते थे। प

श्रमान्यवरा वैदिक साहित्य से हमें इतनी सामग्री नहीं मिलती कि हम तत्कालीन यात्रा का हम खड़ा कर सकें ; लेकिन ऐसा मानुम पहता है कि लोग शायद ही कभी अफेले यात्रा करते से। रास्ता में खाना न मिलने से यात्री अपना खाना स्वयं से जाते थे। ऐसा मानुम पहता है कि यात्रियों के लिए खाना कभी-कभी बहैं नियों पर ढोया जाता था। ब खाने का जो सामान यात्री अपने साथ से जाते थे उसे अवस कहते थे। अ

उन दिनों जहाँ कहीं भी यात्री जाते थे उनकी वड़ी खातिर होती थी। जैसे ही यात्री अपनी गाड़ी से बैत खोलता था, आतिथेय (भेजवान) उसके लिए पानी लाता था। अपने बाति कोई लास खादमी हुआ तो घर-भर उसकी लातिर के लिए तैयार हो जाता था। अतिथि का स्वागत धर्म का एक अंग था और इसलिए लोग उसकी भरपूर खातिर करते थे।

इस बात में जरा भी सन्देह नहीं कि वैदिक युग में ब्यापारी लम्बी यात्राएँ करते थे जिनका उद्देश्य तरह-तरह से पैसा पैदा करना, " कायदे के लिए पूँजी लगाना" और लाभ के लिए क्रू देशों में माल भेजना था।" तकलोकों की परवाह न करते हुए वैदिक युग के ज्यापारी स्थल

१. सरकार, वही, ए० ११

२. ऐतरेय झा०, जा१४

३. ब॰ बे॰, १२।१।४०

४. च वें वें ३।१ ; ४।०

५ ऐ० मा०, मा११

६. बाज सं०, ३।६१

७. श्र मा०, श्राशात

प्त. श॰ मा॰, ३-४-१-५

इ. ऋ० वे०, शाश्याश्

१०. अ० वे० ३।१५।६

<sup>11.</sup> भ० व॰, दे।१३।४

श्रीर समुद्री मार्ग से भारत का आन्तरिक श्रीर बाहरी व्यापार कारी रखे हुए थे। पिश इस सुमें के धनी व्यापारी थे। शायद ने अपनी कंजुसी से आहरों के शतु बन गये थे और इसीलिए उन्हें वैदिक मन्त्रों में लरी-कोटी सुनाई गई है। कि कुछ मंत्रों में पिश्वों के मारने के लिए देवताओं का आहान किया गया है। कमी-कभी तो उन बेचारों को अपनो कंजुसी के कारण जान भी गैंवानी पड़ती थी। कहीं-कहों वे वैरिक यहीं के विरोधी माने गये हैं। पिश्यों में चुड़ का विशेष नाम था। एक मन्त्र में उन्हें सूदलोर (बेकनाट) कहा गया है, दूसरी जगह वे दुस्मन माने गये हैं और तीवरी जगह उन्हें पूँजीपति—अधिन (पिश्वमी हिन्दी में गय पूँजी की कहते हैं) कहा है। वे कमी-कभी गुलाम भी कहें गये हैं व

उन्युं क उद्धरणों से ऐसा मालूम पहता है कि शायद पणि अनार्य व्यापारी ये और उनका वैदिक धर्म में विश्वाद न होने से इतनों छोड़ाले दर थी। कुछ लोगों का विश्वाद है कि पणि शायद किनीशिया के रहनेवाले व्यापारी थे, पर ऐसा मानने के लिए अमाण कम हैं। हम कपर देव आये हैं कि जिस समय आयों का भारत में आनमन हुआ। उस समय देश का अधिकतर व्यापार उद्धर्मा संस्कृति तथा बतुचिस्तान के लोगों के हाथ में था। बहुत सम्मव है कि वैशें में इन्हीं व्यापारियों की ओर संकेत है। यह बात साक है कि वे व्यापारी वैदिक धर्म नहीं मानते थे, इसीलिए आयों का उनपर रोष था।

ऋस्बेद में ब्यापारियों के लिए साधारण शब्द गिंधज़ हैं । व्यापार खदला-बदली से चलता था गोकि यह कहना कठिन है कि व्यापार किन बस्तुओं का होता था। अथवेनेद में शायर इस बात का निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि दर्श (एक तरह का ऊनो कपड़ा) और पवस (चमड़ा) का व्यापार होता था। तरकालोन व्यापार में मोल-भाव काफी होता था। वस्तु-विनिमय के लिए गाय, बाद में, शतमान सिक्षे का उपयोग होता था।

यह कहना मुश्कित है कि बैदिक युग में श्रीष्ठि या सेठ होते में स्थाया नहीं। पर, ब्राह्मसाँ में तो सेठों का उल्लेख हैं। शायद वे निगम के बौधरी रहे हों। उसी प्रकार बैदिक साहित्य से सार्थबाह का भी पता नहीं बतता और इस बात का भी उल्लेख नहीं है कि माले किस तरह एक जगह से दूसरी जगह ले आया जाता था। पर इसमें सन्देह की कम मुंजाइश है कि माल सार्थ ही डोते रहे होंगे, क्योंकि सबक की कठिनाइयाँ उन्हीं के बस को बात थीं।

विदानों में इस बात पर काफी बहुत रही है कि आयों को समुद्र का पता था अथवा नहीं। पर यह बहुत उस सुन की बात थी जब इडप्पा-संस्कृति का पता तक न था। जैसा हम पहले देव चुके हैं, दिनेखनी बल्चिस्तान से ई० पू० २००० के करीब भी सुमेर के साथ समुद्री व्यापार बजता था। भोड़ेन-जो-दने से तो नाव की दो आकृतियाँ ही मिली हैं। हमें अब यह भी मालूम पहला जा रहा है कि विदेक आयों का हड़प्पा-संस्कृति से संयोग हुआ; फिर

१ व्यं में, शादेशके, धारमार, वा में, शाशाण, रेलाश्रमाध

२. बैदिक इंडेन्स, भाव १, पूर्व ४०१ से ७३

३. ऋ० वे०, ११।११।११; शास्त्राह

४. बार बेर, शायाद

प. पुे बार, ३।३०, कोपीतकी आर, रमाइ

भी, अगर उन्हें समुद्द न मातृम हुआ हो तो आधर्य की बात होगी। ऋग्वेद में शिसुद के रत्न, मोनी का व्यापार, समुद्दी व्यापार के फायदे तथा भुज्यु नी कहानी?, ये सब बातें वैदिक आयों के समुद्द-ज्ञान को इनना साफ करती हैं कि बहुत की गुंजाइश ही नहीं रह जाती। बाद की संहिताओं में समुद्द का और साफ उल्लेख है। तें तिरीय संहिता उस्पष्ट रूप से समुद्द का उल्लेख करती है। ऐनंद्र बाइग्राप में समुद्द को अतल और मूमि का पोनक तथा शतपथ में श्राद्य और उदीद्य बाद के रत्नाकर (अरबसागर) और महोदिध (बंगाल की खाड़ी) के लिए आये हैं।

्रिम्भेद ६ थ्रौर बाद की संहिताओं ७ के अनुसार समुदी व्यापार नाव से चतता था। बहुधा नौ शब्द का व्यवहार निदेशों में चलनेवाली छोड़ी नावों के लिए होता था। 'नौ' शब्द का प्रयोग बेंड़े (दाहनौंका) यानी मदास के समुद्रत पर चलनेवाली कहु मारम् श्रौर टोनी नावों के लिए भी होता था।

बहुनों की राय है कि वैदिक साहित्य में मस्तूल श्रोर पाल के लिए राज्य न होने से वैदिक श्रायों को समुद्र का पना नहीं था, पर इस तरह की वातों में कीई तथ्य नहीं है; क्योंकि वेद कोई कीप तो हैं नहीं कि जिनमें सब राज्यों का श्राना जहरी है। जो भी हो, संहिताश्रों में कुछ ऐसे उल्लेख हैं जिनसे समुद्रयात्रा की श्रोर इशारा होता है। ऋग्वेद में के लिए समुद्रयात्रा का उल्लेख है। एक जगह श्रारेवनों द्वारा एक सी डाँडोंबाते डूबते हुए जहाज से भुज्यु की रचा का उल्लेख है। के बुहलर के श्रानुसार यह धटना हिन्दमहासागर में भुज्यु की किसी यात्रा की श्रोर इशारा करती है जिसमें उसका जहाज टूट गया। के उसके जहाज में सी डाँड लगते थे। के जब वह इस दुर्घटना में पड़ा तो उसने किनारे का पता लगाने के लिए पित्रयों को छोड़ा। के जैसा हम श्रागे चलकर देखेंगे, बावुली गिलगमेश की कहानी में दिशाकाकों का उल्लेख है तथा जातकों में जहाजों के साथ दिशाकाक' रखने के उल्लेख हैं। वैदिक युग में बृबु भी एक बड़ा समुद्री व्यापारी था। के

१ ऋ० वे०, १।४७।६; ७।६। ९

२. ऋ० वे०, १।४=|३; ४६।२; ४।४६।६

३. तै० सं०, राधानार

८. ऐ० ब्रा०, ३(३६१७

४. शा बा , शा द्वा ११

६. ऋ॰ वे॰, १।१३११२ ; रा३६४

७. श्र० वे० शहसार ; राश्यान

<sup>5.</sup> ऋ वे०, १०।१११३

६. ऋ० वे०, १। १६।२ ; ४। १५।६

१०. ऋ० वे०, १।११६।३ से ; वैदिक इंडेक्स, १, ४६१-६२

११. वैदिक इंडेक्स, २, १०७-१०८

१२. ऋ० वे०, १।११६।४

१३. ऋ० वे०, ६।६२।२

१४. ऋ० वे०, ६।४१।३१-३३

वेरों में नाव-सम्बन्धी बहुत-से शब्द श्राये हैं। युम्न १ शायद एक बेड़ा था तथा प्रव १ शायद एक तरह की नाव थी। श्रारित्र डाँड़ को कहते थे। ऋग्वेद श्रीर बाजसवेयी संहिता में 3 सी डाँड़ोंवाले जहाज का उल्लेख है। डाँड़ चलानेवाले श्रीरित् श्रीर नाविक नावजा थे। नौमएड शायद लंगर था'१ श्रीर शंबिन शायद नाव हटाने की लग्धी। ६

हम उत्पर देत त्राये हैं कि ई॰ पु॰ तीसरी श्रीर दूसरी सहस्राब्दियों में बलुचिस्तान श्रीर सिन्ध का समुद्र के रास्ते व्यापारिक सम्बन्ध था। बाबुली श्रीर असीरियन साहित्यों में सिन्ध एक तरह का कपड़ा था जो हिरोडोग्रस के अनुसार मिस्न, लेकांट श्रीर बाबुल में प्रचलित था। हिरोडोग्रस उस कपड़े को सिंडन कहता है। सेस ७ के अनुसार सिन्ध सिन्ध सिन्ध निक्य का बड़ा कपड़ा था, पर इस मत के केनेडी श्रीर बड़े विरोधी थे। ८ उनके मत के अनुसार सिन्ध-सिंड-लेडन किसी वनस्पतिविशेष के रेशे से बना एक तरह का कपड़ा था। पर यह सब बहस मोहेन-जो-रहो से सूती कपड़े के दुकड़ों के मिलने से समाप्त हो जाती है श्रीर यह बात प्राय: निश्चित हो जाती है कि सिन्ध सिन्ध का बना सूती कपड़ा ही था जो शायद समुदी रास्ते से बाबुल पहुँ चता था।

कुत्र समय पहले कुत्र विद्वानों की यह राय थी कि वैदिक युग में भारतीयों का बाहर के देशों से सम्बन्ध नहीं था। उत्तरमद और उत्तरकृष्ठ भी जिनकी पहचान मीडिया और मध्य-एशिया में लू-लान के प्राचीन नाम कोरैन से की जाती है, काश्मीर में रखे गये। पर जैशा हम ऊपर देत आये हैं, अनेक किठनाइयों के होते हुए भी, वैदिक आर्य समुद्र-यात्रा करते थे तथा भुज्यु और वृत्र-जैसे व्यापारी इस देश से दूसरे देशों का सम्बन्ध स्थापित किये हुए थे। अभाज्यवश हमें विदेशों के साथ इस प्राचीन सम्बन्ध के पुरातात्त्वक प्रमाण बहुत नहीं मिलते, पर वेदों में, विशेषकर अथवविद में, कुद्ध शब्द ऐसे आये हैं जिनसे यह पता चलता है कि शायद वैदिक युग में भी भारतीयों के साथ बाबुल का सम्बन्ध था। लोकमान्य तिलक ने सबसे पहले इन शब्दों पर, जैसे तैमात, अलगी-विलगी, उरुगृला और ताबुवम् के इतिहास पर प्रकाश डाला और यह बताया कि ये शब्द बाबुली भाषा के हैं। इसमें कोई शक नहीं कि ये शब्द बहुत प्राचीन काल में अथवविद में ग्रुस पड़े। इस बात में भी सन्देह है कि इन शब्दों का ठीक-ठीक अर्थ समभा जाता था या नहीं। सुत्रण मना ऋम्वेद में एक बार आया है। इसका सम्बन्ध अर्थारी मनेह से हो सकता है। उपर्युक्त बातों से भी भारत का बाबुल के साथ ब्यापारिक सम्बन्ध का पता चलता है।

<sup>।</sup> ऋ० वे०, मा१हा १४

२. ऋ० वे०, १।१८२।४

३. ऋ० वे०, १।११६।४ ; वा० सं०, २१। ७

४ शतपथ त्रा०, रादे।रार

४. शतपथ बा॰, २।३।३।११

६ ग्र० वे०, हाराइ

७. हिबर्ट लेक्चसँ, ए० ११८, लंडन, १८८७

प्त. जे० आर० ए० स० १८६**म्,** पु० २५२-५३

इ. अ वे०, शारी६-१०

१०. ऋ० वे०, दाण्दार

बो भी हो, ई॰ पू॰ १० वों सदी में तो विदेशों के साथ भारत के व्यापार का, जिसमें खरब बिचवई का काम करते थे, बच्छी तरह से पता चलता है। शायद १० सदी ई॰ पू॰ में, इन्हीं खरबों की मारफत, सलेमान को भारतीय चन्द्रन, रत्न, हाथीशैंत, बन्दर खीर मोर मिले। भारत से जाने की वजह से ही शायद हेलू शुकि [इम्](मोर) की व्युत्पत्ति तामिल तोकिसे, हेलू खहल की तामिल खिहल से, इंलू खलमुग की संस्कृत वल्यु से, इंलू कीफ (बंदर) की संस्कृत किये से, हेलू शेन इन्बिन (हाथीशैंत) की संस्कृत किये से, हेलू शोन इन्बिन (हाथीशैंत) की संस्कृत खदंत से, हेलू सादेन की युनानी सिरहन खीर संस्कृत िन्धु से की जाती है। "

यह भी सम्भव है कि ईसा-पूर्व ६वीं सदी में भारतीय हाथी असीरिया जाते थे। शाल मनेसर तृतीय (=u=-= २४ ई० प्०) के एक सूचिकाद्वारस्तम्भ पर दूसरे जानवरों के साथ भारतीय हाथी का भी चित्र बना हुआ। है। लेख में उसे बिजयाति कहा गया है जो शायद संस्कृत वासिता का स्प हो, जिसके मानी हथिनी होता है। बिद्धानों की राय है कि भारतीय हाथी असीरिया को दिन्दुक्त मार्ग से होकर जाते थे। 2

भारत के साथ असीरिया के ज्यापारिक सम्बन्ध का इस काल से भी पता चलता है कि असीरिया के राजा सेने चेरीन ने (ई० पू० ७०४-६८१) अपने उपनन में कपास के पींचे लगाये थे। व नेसुरादन्नेजार (६०४-५८१ ई० पू०) के महल में सिन्धु के शहतीर भिले हैं। कर में ननेदिन (ई० पू० ५५५-५३८) द्वारा पुनर्निर्मित चन्द्रभन्दिर में भारतीय सायवान के शहतीर मिले जो शायद वहाँ पश्चिमो भारत से लाये गये थे। भ

बाबुल में दिख्ण भारतीयों की अपनी एक बस्ती थी। निष्पुर के मुरुशु की कीठी के हिसाब की मिट्टी की तिख्तयों से यह पता चलता है कि वह कीठी भारतीयों के साथ व्यापार करती थी। इसी व्यापारिक सम्बन्ध से कुछ तामिल शब्द—जैसे अरिंस ( चावल ), यूनानी अरिंडा, करर ( दालचीनी ), यूनानी कार्पियन; इंजिबेर ( सोंठ ), यूनानी जिगिबेरोस; पिष्पी ( बड़ी पीपल ), यूनानी पेपरी तथा संस्कृत बेंड्र्य ( विल्लीर ), यूनानी बेरिल्लोस—युनानी भाषा में आमें ।

हम उत्पर देव जुके हैं कि वैदिक युग में उमुद्रयात्रा विहित थी। पर सूत्रकाल में शायर जात-पाँत और खुआबुत के विचार से उमुद्रयात्रा का निषेष हुआ। बीधायनवर्मभूत के अनुसार उत्तर के ब्राह्मण समुद्रयात्रा करते थे; पर शास्त्रविहित न होने से उमुद्रयात्री जात-बाहर माने जाते थे। मनु भी कशायर उमुद्रयात्रा के पन्नपाती नहीं थे, क्योंकि वे उमुद्रयात्री के साथ कन्या के विवाह का आदेश नहीं देते। पर उपर्युक्त निषेष शायद ब्राह्मणों तक ही सीभित थे। बौद्य-साहित्य से तो पता चलता है कि उमुद्रयात्रा एक साधारण बात थी।

बाई० एच० क्यू० २ (१६२६), ए० १४०

२. जे॰ बार॰ ए॰ एस॰, १६६८, ए० २६०

३, जे॰ बार्॰ प्० प्स॰, १६१०, पू॰ ४०३

१. जे० बार० ए० प्स॰, १८१८, पु० १६६ से

४. जे० सार्व ए० एस०, १६१०, ए० २६७

इ. बी॰ घ॰ स्॰, १।१।२१

७ मनुस्मृति, २।१।२२

### तीसरा अध्याय

# ई० पू० पाँचवीं और छठी सदियों के राजमार्ग पर विजेता और यात्री

हम दूसरे अध्याय में देव चुके हैं कि भारतीय बार्य किय तरह इस देश में यह और संगठित हुए, पर पुरातस्व की उदायता न मिलने से अभी तक उनका इतिहास अधूरा और गड़बढ़ है। र वैज्ञानिक इतिहास के दृष्टिकीय से तो भारत का इतिहास स्थाननी-तिक हारा सिन्य और पंजाब के कुछ भाग पर अधिकार और सिकन्दर की विजय-यात्रा से ही शुरू होता है। उनसे हमें पता बतता है कि बतल से तच्छिलावात्री सहक पर आयों के काफिलों का आना कभी का बन्द हो चुका या तथा राजनीतिक विजय का गुग आरम्भ हो चुका था के भारत पर ये चड़हयाँ हलामित्रों के समय से आरम्भ हो कर राज, पह लव, तुमाण, हूण, तुर्क और मुगल-शिक्षां द्वारा बराबर नारी रहीं। इस अध्याप में हम भारत के प्राचीन अभियानों की ओर अपनी दृष्टि डालेंगे।

कुरुव और दारा प्रथम की चढ़ाइयाँ राजनीति है थीं। कुरुव के धाने मीर दरिया तक और दारा के धाने मिन्छु तक हुए। क्रिनी प्रसंगवश कुरुव को काविशो तक आया हुआ मानता है और हिरोडोडस दारा के धाने हिन्दमहाशामर तक मानता है। श्री पृशे का विश्वास है कि मिकन्दर के धाने इन्हीं राजों के धानों पर आश्रित थे। इस राय के समर्थन में थी पृशे का कहना है कि मिकन्दर ईरानियों से इतना प्रभावित था कि उसने दारा तृतीय के धर्म तथा राज-काज के तरीकों को अपनाया। शायद इलामिनयों ने मिली राज्यसीमा के पुनः स्थापन के लिए यह आवस्यक भी था। श्री पृशे का विचार है कि व्यास के आगे मिकन्दर के निपाहियों ने आगे बढ़ने से इसलिए नहीं इनकार किया कि वे थक गये थे; वरन इसलिए कि प्राचीन ईरानी सामाज्य की मीमा वे स्थापित कर चुके थे और उसके आगे बढ़ने की कोई जरूरत नहीं थी। धनराकर और गुस्से में आकर जब सिकन्दर सिन्छ के रास्ते लीडा, तब भी, यह दारा प्रथम की भीज का रास्ता ले रहा था।

यहाँ ईरानियों द्वारा गन्वार-विजय के बारे में कुछ जान लेना आवस्यक है। इलामनी अभिले डों से हमें पता चलता है कि यह घटना ५२० ई० पू॰ में अथवा उसके पहले घटो होगों। शिन्ध शायद ईरानियों के कब्जे में ५३० या ५१६ ई० पू॰ में आया। इल मनियों द्वारा शिन्ध-विजय को श्री फुशे दो मार्गों में बाँटते हैं। कुछ्य (५५२-५३० ई० पू॰) ने आपने पहले सिन्ध-विजय को श्री फुशे दो मार्गों में बाँटते हैं। कुछ्य (५५२-५३० ई० पू॰) ने आपने पहले थावे में किपश की राजधानी समाप्त कर दी; किर शायद महाप्य से आगे बढ़कर उसने यन्यार थावे में किपश की राजधानी समाप्त कर दी; किर शायद महाप्य से आगे वढ़कर उसने यन्यार जीता, जो उसके राज का एक सूवा हो गया। उस समय यन्थार की सीना पश्चिम में उपरि-जीता, जो उसके राज का एक सूवा हो गया। उस समय यन्थार की सीना पश्चिम में उपरि-जीता, जो उसके राज के एक सूवा हो गया।

१ फूरो, वही, क, पुर १६०-१६४

युनानियों का कस्पपाइरोस (कस्सपपुर) यानी मुल्तान था। पूर्व में उठकी छीना रावलपियडी और मेलम के जिलों के साथ तचिराता के राज में शामिल थी। यह भी मार्के की बात है कि स्वाबों के अनुसार चेनाव और राजी के बीच का दोआव भी परशिस कहा जाता था। मन्बार की उपयुक्त छीमाओं से हमें पता चलता है कि उसमें कपिश से पंजाब तक फैला हुआ सारा प्रदेश आ जाता था।

ब्यपने लम्बे निर्ममन-मार्गों की रखा के लिए दारा प्रथम ने निवली क्षिन्धु जीत-कर अरवनागर पहुँ चने का निश्चय किया और शाय इसी उद्देश्य को लेकर उसने स्काइलेक्स को क्षिन्य की खोज के लिए भेजा। उसका बेहा कस्सपपुर यानी मुख्तान से चला। यहीं नगर के कुछ नीने, चेनाव के वाएँ किनारे पर दारा का बेहा तैयार हुआ जो डाई बरस के बाद मिस्स में दारा से जाकर मिला। अपनी यात्रा में इस बेहे ने शायद लालसागर पर के मिस्नी बन्दर तथा पश्चिम भारत के बन्दरों की यात्रा निरायद कर दी जिनके फलस्वस्थ अक्षात और देखला के मुद्दाने से लेकर सिन्धु के मुद्दाने तक का समुद्दी किनारा उसके बश में आ गया और हिन्दमहाक्षागर की शानित सुरखित हो गई।

पर इतिहास हमें बतलाता है कि विन्य पर ईरानियों का अधिकार कुछ थोवे ही कान तक था। जैसा हमें पता है, सिन्धु के ऊपरी रास्ते में विकर्दर की अधिक तकलीफ नहीं उठानी पड़ी; पर सिन्धु के निचले भाग में उसे आहाशों का सख्त सुकायला करना पड़ा। इसी आधार पर हम कह सकते हैं कि शायद ईरानियों के समय भी ऐसी ही घटना घटी होगी।

यहाँ हजामनियों के पूर्वी प्रदेशों के बारे में भी छुछ जान लेना आवश्यक है। इनकी एक तालिका हिरोडोटछ (३।८६ से) ने दी है जिसकी तुलना हम दारा के लेडों में आये प्रदेशों से कर सकते हैं। इन प्रदेशों के नाम जातियों अथवा शासन-शब्दों पर आवारित हैं।

अभिलेकों और हिरोडोइन में बाये प्रदेशों के नामों की जींच पहताल से यह पता चलता है कि उनके सन्ह बनाने में बितरे हुए कवीलों से मालगुज़ारी वस्तून करने की सुविधा का बायिक ध्यान रखा गया था। जैसे १६ वें प्रदेश में सब मूर्च पार्थव, ध्यारेय, खोरास्म, हंग ध्यारे सुरुष थे; १६ वें प्रदेश में धनल ( मर्ग के साथ) था; २० वें प्रदेश, अर्थात हंग में हामून का दलदली हिस्सा, पूर्वों सगरती यानी हरानी कोहिस्तान के फिरन्टर तथा फारस की खाड़ी पर रहनेवाले कुछ कवीले थे। भारतीय और बनूची १७ वें प्रदेश में थे। अभिलेकों में मकों का बरावर उल्लेख है, उनका प्रदेश सिन्ध की सीमा पर था। हिरोडोइस के समय में मुकोइ १४ वें प्रदेश में थे। हिरोडोइस बनूचिस्तान का प्रचलित नाम न देकर उसे भीतरी परिकाय प्रदेश कहना है। ७ वें प्रदेश में गन्धार और सत्तिपद (पा० ई० थयगुरा) शाबिल थे। प्रवप्ता प्रदेश हजारजात के पर्वतों में या तथा इसके साथ दरहों और अप्रीतियों (बातीदियों) का सम्बन्ध था। पन्दहवें प्रदेश का ठीक विवरण नहीं मिलता। पन्थ की तरह अरखोत उस समय मानूस निवता। पन्य की तरह अरखोत उस समय मानूस के प्राम प्रवेत ने हैं। पन्य की जगह शक और कस्थमों के बाने से हुछ हुनिया पेंश होती है; क्यों के १० वें प्रदेश में कस्यप किस्प्यन समुद के पास धाते हैं तथा शक हुनिया पेंश होती है; क्यों के १० वें प्रदेश में कस्यप किस्प्यन समुद के पास धाते हैं तथा शक

<sup>1.</sup> फूरो, वड़ी, र, ए॰, १६१ से

शकरतान में। श्री फूरो ै १५ वें प्रदेशों के करसपों की पहचान मुततान, जिसका नाम शायद करउपपुरी था, के रहनेवातों से करते हैं, जो बाद में जुदकमातव कहलाये। शकों की पहचान शकरतान के हीमवर्गा शकों से की जा सकती है।

हेकातल के अनुसार कश्यपपुर (कस्सपपुर) गरवार में था पर हिरोडोडस उसे दूसरे प्रदेश में रचा है। इस असमानस्य की हड़ाने के लिए यह मान लिया जा सकता है कि दारा प्रयम द्वारा निर्मित अफगानिस्तान और पंजाब प्रदेश चरत और आर्तच्य प्रयम द्वारा दी समान भागों में फिर से बाँडे गये । लगता है, उस समय गरवार निर्मत पंजाब से अलग करके शकस्तान से जीव दिया गया था। यह वैंडवारा भौगोतिक आधार पर किया गया था। पंजाब प्राहृतिक रूप से नमक की पहाड़ियों द्वारा विभाजित है। उसके उत्तर में इतिहास-प्रथित महापन पंशाबर, राक्तिपर्यी, लाहीर और दिश्त होते हुए गगा के मैं रान को एशिया के कैंचे भागों से मिलाता है, पर दिश्त-पंजाब के भाग का सिवाय गरवार और हेरात होकर पश्चिम के साथ दूसरा सम्बर्ध नहीं था। इस मूर्भ का दो प्रदेशों में विभाजन था जिनमें एक के अन्दर काबुत की घाड़ी और पंजाब का कैंचा हिस्सा जाता था तथा दूसरे में हेलमेंद की घाड़ी और निवला पंजाब। इस तरह का पर्थ-िभाजन सहकों के भौगोतिक नियमों के अनुशर ही है।

जिल समय इजामनी लिन्य और गरवार में कानी शक्ति बढ़। रहे थे उन समय पूर्वी औताद से फिकर सारे भारत में किसी विदेशी आक्रमण का पता नहीं था। यह समय खुद और महावीर का था जिन्होंने वैदिक सनातन धर्म के प्रति बगावत का फलड़ा उठाया था। ईका की सातवीं सही पूर्व में भी देश सोतह महाजनपदों में विभाजित था। इन जनपदों में लढ़ाइयाँ भी होती थीं; पर आपन में सांस्कृतिक और व्यापारिक सम्बन्ध कभी नहीं दका। इन महाजनपदों के नाम थे—(१) धंग, (१) मगध, (१) काशी, (४) कोशल, (४) युद्धि, (६) मल्ल, (७) वेदि, (८) वंश, (६) कुछ, (१०) पंचाल, (११) मरस्य, (१२) रहरूतेन, (१३) अस्मक, (१४) अवस्ती, (१८) गन्धार और (१६) कम्बोज १। ईसा-पूर्व ६ठी शावदी में राजनीतिक स्थिति कुछ बदल गई थी; क्यों के कीउल ने काशी को अपने साथ मिला तिया था और समय ने खंग की।

बुद्ध के काल में हम दो बहे यामाज्य और कुछ छोटे राज्य तथा बहुत-से गणतन्त्र पाते हैं। शास्त्रों की राजधानी किरतवरत में, बृलियों की राजधानी अवतकाष्य में, कालामों की राजधानी किरतवरत में, बृलियों की राजधानी अवतकाष्य में, कालामों की राजधानी किरतवर्त में, मगों की राजधानी श्री तिच्छितियों की राजधानी येशाली में थी। इन दर गणों की रियति की उत के पूर्व गंगा और पहाड़ों के बीच के प्रदेश में थी। शास्त्रों का प्रदेश हिमालय की बात पर बा गोकि उतकी ठीक-ठीक सीना का पता नहीं लगता। इनकी प्राचीन राजधानी किपतवर्त आज दिन नेपाल में तिजीराकोड के नाम से प्रिन्द है। बृतियों और कालामों के प्रदेशों के बारे में हमें अधिक पता नहीं है, पर इतना कहा जा सकता है कि इनके गण कविलवस्तु से वैशाली जातेवाली सकतों पर बसे थे। की तिय लोग शाम्यों के पड़ीशों वे तथा रोहिणों नदी उनके राज्यों के बीच की सीमा थी। मल्लों की दो शालाएँ थीं जिनकी राजधानी पाता (पपडर) और कुशीनारा

s. वही, र, प्र॰ sa=

२. बांगुसर्निकाय १। २१३; ४। २४२, २१६।२६०

थों। कपिनवस्तु वैशाली सङ्क पर गोरवपुर जिले के पहरीना तहसीन में स्थित है। वज्जी लोगों के कन्ने में उत्तर्विहार का अविकतर भाग था और उनकी राजवानी वैशाली में थी।

इस बात में बहुत कम सन्देह है कि बुद्ध के जीवनकाल में कीसलों का राज्य सबसे बड़ा या और इसे लिच्छिवियों और मनथ के अजातराज्ञ का समना करना पड़ता था। शाक्यों, कीलियों और मल्लों के गणतन्त्र, कीलि के पूर्व होंगे से, मगथ के प्रभाव में थे। दिख्ण में कीयल की सामा काशी तक पहुँचती था जहाँ शायद काशों के लोगों का मान रखने के लिए प्रसेनजित का छोड़ा भाई ठीक उसी तरह काशिराज बना हुआ था जैसे मगथ द्वारा अंग पर अधिकार हो जाने के बाद ही गम्पा में अंगराज नाम से राजे बने हुए थे। पित्तम में कीयल की सीमा नियारित करना किन है। उस काल में लक्षनऊ और बरेली जिलों के उत्तरी भाग जंगलों से डैंके हुए थे; पर हमें माजूम है कि गंगा के मैदान का उत्तरी पथ इस प्रदेश से होकर निकलता था। इसलिए सम्भव है कि यहाँ नगर रहे हों। बीद्ध-साहित्य में उत्तरपंचाल का उल्लेख न होने से यह सम्भव है कि गंगा नदी परिचम में भी कीवल तथा उसके प्रभाव में दूसरे गंगों की सीमा वाँचती थी। र

बुद्ध के समय में प्रसंतिकत् कीयल के राजा थे। खजातरात्रु ने उन्हें एक बार हराया था; पर उन्होंने उठ हार का बहता वाई में ले जिया। प्रसंतिकत् को उसके बेडे विह्नहम ने गई। से उतार दिया। वह राजएह में खजातरात्रु से सहायता माँगने गया और वहीं उसकी प्रस्यु हो। गई। अपनी बेइज्जती का बहला लिने के लिए विह्नहम ने शाक्यों के देश पर हमला कर दिया तथा पूड़ों, बच्नों और क्षित्र में तक को नहीं छोत्रा और उसी समय शाक्यों का अन्त हो गया। विह्नहम को माँ इस अत्याचार का बहला मिला। किपलवस्तु से लीटते हुए वह अपनी सेना के साथ खन्तिस्वती में इब गया। कीयल का अन्त हो गया तथा मगय ने उसे धीरे-और हिया तिया।

कोक्स के प्रसेनिजत् और बस्य के उदयन की तरह मगय के विम्वसार बुद्ध के समकालीन ये। यां मुत्तराप ( गंगा से उत्तर भागलपुर और मुंगर जिले ) उस समय उसके कब्जे में वा तथा पूर्व और दिन्जन में उसके राज्य का कोई सामना करनेवाला नहीं था। पितृहन्ता याजातरानु के समय मगय के तीन रातृ थे। हम कोवल के बारे में उत्पर कह आये हैं। उस समय लिच्छुनी भी इतने प्रवत्त हो गये थे कि उनके तिपाही गंगा पार करके मगथ के प्रदेश पाटिलपुत्र को पहुँ वा जाते थे और वहाँ महीतों टिके रहते थे। अधातरानु और लिच्छुनियों के बीच की दुरमती का मुख्य कारण वह मुक्क था जो मगथ और वज्जी प्रदेशों की सीमा पर चलनेवाले पहाडी रास्ते पर लगता था। शाय स्वहाँ उस रास्ते से संकेष्ठ है जो जयनगर होकर धनकुटा तक चलता है। अधह दुरमनी इतनी वह गई थी कि हम महापरिनिज्ञान सुत्तन में अजातरानु को विज्ञियों पर धावा करने को इच्छा की बात सुनते हैं और इसी इरादे की लेकर उसने पाटिलप्राम के दिन्नण में एक किता बनवाया। यही प्राम शायद

१. राहुल सांकृत्यायन, बुत्त्वयां पृ० ३००

२. राहुल सांकृत्यायन, मिक्सिमिनिकाय, प्राव, बनारस, १६३३

३. राहुल, बुद्धचर्या, ए० १२७

४. वही, पृ० ₹२०

उस समय मगधों और विश्वियों की छीमा था। इस पटना के तीन ही वर्ष बाद अजातराने के मन्त्री वस्तकार के पड्यन्त्रों से वैशाली का पतन हुआ। अजातरान का तीसरा प्रतिस्पर्धी अवस्ती का चंडप्रयोत था जिसका इरादा राजगृह पर धाया करने का था। इस बात का पता नहीं है कि अवस्ती और मगध की सीमाएँ कहाँ भिलती थीं, पर शायद यह जगह पालामक जिले में थी। को भी हो, यह तो निश्चथ है कि दोनों की प्रतिस्पर्धी गंगा की पाटी इस्तगत करने के लिए थी। यह स्वामाविक है कि बत्तराज उदयन का अपने समुर, अवस्ती के प्रयोत, के साथ अन्द्रश तालजुक था। प्रयोत का पात्र बोधिक मार मगध पर धाया बोलने के लिए सं अमारिमीर यानो जुनार पर देरा डाले हुए था और यह सम्भव है कि प्रयोत भी उसी रास्ते आया हो। जो भी हो, यह बात शाफ है कि बुद के समय में अवस्ती और मगध के राज्य उत्तर भारत में अपनी घाक जमा लेने के किराक में थे; पर बिजनों के हारने के बाद अजातरान का पत्ता मारी हो गया और इस तरह मगध उत्तर भारत में एक महाच साक्षाव्य बन गया। अजातरान के पुत्र और उत्तराधिकारी जदावीमद ने गंगा के दिन्छन में अग्रमध अथवा पाठितपुत्र नगर बनाया। यह नया नगर शायद अजातरानु के किले के आसपास हो कही बनाया गया था। अपने बनने के बाद से ही यह नगर ज्यावार और राजनीति का एक बहा भारी केन्द्र बन गया।

उत्तर भारत में उस समय एक वृत्तरी बड़ी शिक्त वैश श्रधवा बता थी। इस राज्य के पूर्व में मगब और दिन्दान में अवन्ती पहते थे। वत्सव देश में चेदि और भर्ग राज्यों के भी कुछ भाग आ जाते थे। उसके पिरूचन में पचाल पबता था जिलदर शायद बत्यों का अधिकार था। वत्स के पिरूचन में सीरसेन प्रदेश पर अधीत के नाती मासर अवन्ति पुत्र राज्य करते थे। उसके उत्तर में धुरत को हैत का राजा एक कुछ था और इसिलए उदयन का ही जात-भाई था। उपर्य करते थे स्वत्य संवती से यह पता चल जाता है कि वत्स की सल के ही इतना बड़ा राज्य था। जिथ तरह मगथ की सल की ला गया उसी तरह वत्स अवन्ती का शिकार बना। इसके फलस्वरूप तरह मगथ की सल की ला गया उसी तरह वत्स अवन्ती का शिकार बना। इसके फलस्वरूप तेवल अवन्ती और मगव के राज्य एक दूसरे की प्रतिस्पर्धा के लिए बाको बच गये। वै

उत्पर हमने गंगा की घाटी तथा मालवा के कुछ राज्यों का वर्णन किया है; पर, जैसा हम उत्पर देव आसे हैं, सीजह महाजनपदों में गम्भार और काबोज भी थे। बौद-साहित्य से पता लगता है कि गम्भार के राजा पुण्करसारि थे। अगर, जैसा कि श्री दृशे का अनुमान है, हजामनों व्यास नदी तक वह आये थे तो पुष्करसारि से उनका मुठमेड होना जस्टी था, तिकन ऐसी किसी मुठमेड का बौद-पालि-साहित्य में उल्लेख नहीं है। यहाँ हम बौद-संस्कृत-तिकन ऐसी किसी मुठमेड का बौद पाठकों का ध्यान आकृष्ट करना चाहते हैं। कथा यह है कि साहित्य की एक कथा की धोर पाठकों का ध्यान आकृष्ट करना चाहते हैं। कथा यह है कि जीवक कुमारस्थ्य वैद्यक पढ़ने के लिए त दिशाला पहुँ ने। इब वे सन्तिशाला में थे तो पुष्करसारि के राज्य पर प्रत्यंतिक पाएडव नामक ल्यों ने आकृमण किया; पर जीवक कुमारस्थ्य की मदद से सब आकृमण रोका जा सका और लग हराये जा सके। उपन्य यह उठता है कि वे लग कीन से । बहुत सम्भव है कि इस कथा में कहाचित्र दौरा प्रथम के बदाब की ओर संकेत हो।

१. राहुल सांकृत्यायन, मनिकार्य, पृ० म

र, राहुल, वही, पु॰ म से

३. तिवातिट टेक्स्ट, या० ३, २, पु० ३१-३२

बौद्ध-साहित्य को कम्बोज का भी थोड़ा-बहुत ज्ञान था और वहाँ के रहनेवालों के रीति-रिवाजों से भी वे परिचित थे। पर बुद्ध के समय कम्बोज का भारतवर्ष के अधीन होना एक विवादास्पद प्रश्न है।

उत्पर हमने पंजाब और मध्यदेश के गणों और राज्यों का एक सरसरी तौर पर इतिहास इसिलए दे स्थि है कि उसके द्वारा हमें महापय का इतिहास सममने में आसानी पड़ सके। बौद्ध-पाहित्य के आधार पर हम कह सकते हैं कि बुद्ध के समय महापय कु हप्रदेश से उठता था तथा उत्तर्यरेश में उत्तरपंचाल, यानी बरेली जिले से धँसता हुआ वह कोसलप्रदेश में होता उसके अधिकारी राज्यों, जैसे शाक्यों और महतों के देश से होकर सीधे कपिलवस्तु पहुँच जाता था। कपिलवस्तु के ध्वंस हो जाने पर आवस्ती से किश्लवस्तुवाले राजमार्ग की महत्ता कम हो गई और धीरे-थीर शाक्यों के प्रदेश को तराई के जंगलों ने घेर लिया। मगध-साम्राज्य में कोषल और वज्जी-जनपदों के मित जाने से उत्तर प्रदेश से लेकर कर्जगल तक का महापय मगध के अधिकार में आ गया। गंगा के मैं रान का दिल्ली पथ इन्द्रप्रस्थ से मथुरा होता हुआ इलाहाबाइ के पास कौशाम्बी पहुँचता था और वहाँ से चुनार आता था। सड़क के इस भाग पर बत्सों का प्रभाव था। वत्सों की राजधानों कौशाम्बी से एक सीधा रास्ता उज्जैन को जाता था। वत्सों के पतन के बाद मथुरा से उज्जैन जाने बाला रास्ता अवन्ती के अधिकार में आ गया। अजातरात्र के कु ही दिनों बाद यह अवसर आया जब मध्यदेश की पथ-पद्धतियाँ मगध तथा अवन्ती के साम्राज्यों में बँट गई।

जैसा इम ऊपर देख आये हैं; सोलह महाजनपदों की आपस की लड़ाई का कारत राजनीतिक था, पर उसमें आधिक प्रश्न भी आते होंगे, इसमें सन्देह नहीं। उज्जैन होकर भारत के पश्चिमी समुद्र-तट पर जानेवाली सड़क अवन्ती के हाथ में थी तथा कौशाम्बी और प्रतिष्ठान के रास्ते पर भी उनका जोर चलता था। इस तरह रास्तों पर अधिकार करके, अवन्ति मगध का न्यापार पश्चिम और दिश्वन भारत से रोक सकती थी; उसी तरह, गंगा के मैदान के उत्तरी तथा दिश्वनी सड़क के कुछ भाग मगब-साम्राज्य के हाथ में होने से, अवन्तिवालों के लिए काशी और मगब का लाभदायक न्यापार कठिन था।

2

उपर हम उत्तर भारत की पंथ-पद्धित की ऐतिहािक विश्वना कर आये हैं, पर मागा का महत्व केवत राजनीतिक ही न होकर व्यापारिक भी है। पालि-साहित्य में सहकों पर होनेवाली घटनाओं और साहित्क कार्यों के अनेक उल्लेख हैं जिनसे पता चतता है कि इस देश के व्यापारी और यात्री कितने जीवटवाले होते थे।

लगता है, पाणिनि के युग में ही भारतीय पथों को अनेक श्रे िण्यों में बाँट दिया गया था। पाणिनि के एक सूत्र ''उत्तरपथेनाहृतम्'' ( १।१।७०) की व्याख्या करते हुए पतंजिल कात्यायन का एक वात्तिक "अजपथरांकुपथाभ्यांच" देते हैं। इस वार्तिक के अनुसार अजपथ और रांकुपथ (आने-जानेवाले व्यक्ति और वस्तु के बोधक शब्द) से आजपथिक और रांकुपथिक बनते हैं। स्थलपथ से मधुक और मिर्च आते थे; "मधुकमिरचयोरण्स्थलात्"—अर्थात्, सहक से आनेवाले मधुक और मिर्च के लिए स्थलपथ विरोधण होता था। हेमचन्द्र के अनुसार मधुक शब्द रांगे के लिए भी आता था (एतूर आशियातीक, भा॰ २, प्र॰ ४६, पारी, १६२५)।

792

श्रजपथ —श्रर्थात् वह पथ जिसपर केवल बकरे चल सकें —का उल्लेख पाणिनि के गणपाठ (४१३११००) में भी श्राता है। इसके साथ-साथ देवपथ, इंसपथ, स्थलपथ, करिपथ, राजपथ, शंकुपथ के भी उल्लेख हैं। इस श्रागे चलकर देखेंगे कि इन पर्यों पर यात्री कैसे यात्रा करते थे।

जातकों में अनेक तरह की सड़कों के उल्लेख हैं गोकि यह कहना मुश्किल है कि उनमें क्या अन्तर था; पर यह तो स्पष्ट है कि उड़कें कच्चो होती थीं। वड़ी सड़कों (महामग्ग, महापथ, राजमग्ग) की तुलना उपमार्गों से करने से यह भी पता चलता है कि कुछ सड़कों बनाई भी जाती थीं, केवल अनारत यात्रा से पिटकर स्वयं हो नहीं बन जाती थीं। सड़कों अधिकतर ऊवड़-खावड़ और साफ-सुबरी नहीं होती थीं।

वे अक्षर जंगलों और रेगिस्तानों से होकर गुजरती थीं तथा रास्ते में अक्षर भुलमरी, जंगली जानवर, डाकू, भूत-प्रेत और जहरीले पौदे मिलते थे। वे कभी-कभी हथियारबंद डाकू यात्रियों के कपड़े-लत्ते तक धरवा लेते थे। वे जंगली (अटवीमुखवासी) लोग बहुधा सार्थों को कठिन मार्गों पर रास्ता दिलताते थे और उसके लिए उन्हें पर्याप्त पुरस्कार मिलता था। व

जब इन सड़कों पर कोई बड़ी सेना चलती थी तो सड़क ठीक करनेवाले मजहर उसके साथ चलते थे। रामायण "में इस बात का उल्लेख है कि जब भरत चित्रकूट में राम से भिलने के लिए चले तो उनके साथ सड़क बतानेवालों की काफी संख्या थी। सेना के यागे मार्गदर्शक (दैशिक, पथज़) चलते थे। सेना के साथ भूभि-प्रदेशज्ञ, नाप-जोब करनेवाले (सुत्रकर्म-विशारद), मजहर, थवई (स्थपति), इज्जीनेयर (मन्त्रकीविद), बढ़ई, दांतेबरदार (दातृन्), पेड़ लगानेवाले (ख़तरोपक), कूपकार, सराय बनानेवाले (सभाकार) और बाँस की कोपिइयाँ बनानेवाले (वंशक्मिकार) थे। वे कारीगर जमीन को समथर बनाते थे, रास्ता रोकनेवाले पेड़ काटते थे, पुरानी सड़कों की मरम्मत करते थे और नई सड़कें बनाते थे। "पहाड़ियों की बगल से चलनेवाली सड़कों पर के पेड़ वे काट डालते थे थार उजाइ प्रदेशों में पेड़ लगाते थे। कुल्हाड़ियों से माड़-फंखाड़ साफ कर दिये जाते थे तथा सड़क पर आनेवाली चट्टानें तोड़ दी जाती थीं। साल के बड़े-बड़ खुन्न गिराकर जमीन समथर कर दी जाती थी। सड़क पर की नीची जमीन तथा अन्ये कुएँ मिट्टी से पाट दिये जाते थे, सड़क पर पड़नेवाली निर्देशों पर नाल के पुल बना दिये जाते थे। "

रामायण से कम-से-कम यह बात साफ हो जाती है कि कूच करती हुई सेना के सामने पड़नेवाली सड़कों की मरम्मत होती थी। एक जातक से पता चलता है कि बोधिसत्त्व सड़क की मरम्मत करते थे। वे अपने साथियों के साथ बड़े सबेरे उठते थे तथा अपने हाथों में पीटने और

<sup>1.</sup> जा० 1,98६

२. जा०, १, ६८, २७१, २७४, २८३; ३, ३१४; ४, १८४; ४, १२; ६, २६

३. जा॰, ४, १८५-गा॰ १८; १, २८३; २, ३३४

४. जा०, ४, १२, ४७२

र. रामायण, २**।**४०।1३

६. वही, २१६१।१-३

७. वही, २/६१/५-६

<sup>⊏.</sup> वही, २१६११७-११

६. जा०, १,१६६

फरसे इत्यादि लेकर बाहर निकलते थे। पहले वे नहर की चौमुहानियों और दूसरी सहकों में पहें पत्थरों को हटा देते थे। माहियों के छुरों को झूनेवाले पेड़ काट दिये जाते थे। स्वह-लावड़ रास्ते चौरस कर दिये जाते थे। बन्द बना दिये जाते थे, तालाव लोद दिये जाते थे और सभाएँ बनाई जाती थीं। अगर देवा जाय तो बोबिस्टरव और उनके साथी वे हो काम करते थे जो भरत की सना के साथ चलनेवाले मजदूर और कारीगर। इस कहानी से यह भी पता लगता है कि सहकों सी सफाई और मएम्पत का काम कुछ लाठ आविमियों के सुपूर्व था, पर उन आदिमियों का राज्य में कीन-सा पद था, इसका पता नहीं लगता।

बहे आदिमयों के सहकों पर चतने के पहले उनकी मरम्मत का उल्लेख भी है। मगधराज बिम्बसर ने जब सुना कि बुद बैशाली से मगध की श्रीर श्रानेवाते हैं तो उन्होंने उनसे सहक की मरम्मत हो जाने तक रुक जाने की प्रार्थना की। राजग्रह से पाँच थोजन तक को लंबी सहक चीरस कर दी गई श्रीर हर योजन पर एक सभा तैयार कर दी गई। गंगा के पार बिज्जियों ने भी बैसा ही किया। इसके बाद बुद अपनी याता पर निकते।

प्राचीन भारत में सबकों पर गातियों के आराम के लिए धर्मशालाएँ होती थीं। ऐसी एक शाला बनवाने के सम्बन्ध में एक जातक में एक मजेशर कहानी आई है। विशिष्ठ अर्थर उनके एक वर्दर साथी ने एक वौमुहानी पर सभा बनवाई, पर उन्होंने यह निश्चय किया कि वे उस धर्मकार्थ में कियी की सहायता नहीं लेंगे, पर कियों इस तरह के प्रश्च से मला कहाँ धीशा खानेवाली थीं। उनमें से एक की बबई के पास पहुँची और उससे एक शिखर बनाने के लिए कहा। बबई के पास शिवर बनाने के लिए वहां। बबई के पास शिवर वहां से किया का बनना समाप्त हो गया तब बनवानेवालों को पता लगा कि उसमें शिवर नदारर था, उसके लिए बबई से कहा गया। बबई ने उन्हें बहु तबतक देने से इनकार किया जबकार कि वे उस लोगों ने शिवर माना पर उसने उन्हें वह तबतक देने से इनकार किया जबकार कि वे उस अपने पुरायकार्थ में सामी बनाने की तैयार न हों। मज मारकर औ-विरोधियों की उसी शर्त पर शिवर लेना पड़ा। इस सभा में बैठने की चौकियों और पानी के बड़ों की मी ब्यवस्था थी। सभा फाटकरार चहाररीवारी से बिरी थी। भीतर खुले मैंरान में बाल किया था और बाहर ताड़ के पेड़ों की कतारें थीं।

्र एक दूसरे जातक 3 में इस बात का उल्लेख है कि खंग और मगध के वे नागरिक, जो एक राज्य से दूसरे राज्य में बराबर बात्र। करते थे, उन राज्यों के सीमान्त पर बनी हुई एक समा में ठहरते थे। रात में मीज से शराब, कवाब और महालियों उहाते थे तथा सबेरा होते ही वे अपनी गाहिमों कसकर यात्रा के लिए निकल पहते थे। उपर्युक्त विवरण से यह पता लगता है कि सभा का हम मुगल-युग की सराय-जैसा था।

जो बात्री शहरपनाह के फाटकों पर पहुँचते थे, वे शहर के भीतर नहीं घुछने पाते थे। उन्हें झपनी रात या तो द्वारपालों के साथ बितानी पकती थी या उन्हें किसी टूटे-फूटे भुतहे पर में

१. धमापद बाट्डक्या दे 100

<sup>2.</sup> allo, 1, 201

<sup>₹.</sup> जा० ₹, 185

आश्रम लेना पहता था। पर ऐसा पता लगता है कि तक्षिशला के बाहर एक सभा भी जिसमें नगर के फाटकों के बेंद हो जाने पर भी बात्री ठहर सकते थे। व

हम उत्पर देव चुके हैं कि यात्रियों के खारान के लिए सहकों के किनारे हुँ भी खीर तालाकों का अवस्थ रहता था। एक जातक के से पता चलता है कि काशी के महामार्ग पर एक गहरा हुँ आ था जिएमें पानी तक पहुँचने के लिए सीड़ियों नहीं थीं, फिर भी, पुरायलामें के लिए जो सात्री उस रास्ते से गुजरते थे, वे उस कुँए से पानी खींचकर पशुक्कों के लिए एक जलदोशी भर देते थे।

मार्गी के बीच में बहुत-छी निर्देशों आती थीं जिनपर साथियों को पार उतारने के लिए धाड चलते थे। एक जातक में एक बेब इक माँ भी की कड़ानी है जो बिना माडा लिये यात्री को उस पार उतारकर फिर उससे माडा माँगता था, जो उसे कभी नहीं मिलता था। बोचिसत्त्व ने उसे इस बात की सलाह दी थी कि वह पार उतारने के पहले ही भाड़ा माँग ते; क्योंकि धाड उत्तरने तालों का नदी के इस पार कुछ और ही मन होता है और उस पार कुछ और ही।

जातकों में, निश्चों पर पुलों का तो उल्लेख नहीं है, जिन्नते पानी में लोग बन्द से पार उतरते थे और गहरे पानी में पार उतरने के लिए (एकदोंथि) नार्वे चलती थीं। एराजा बहुधा नार्वों के बेडों के साथ सफर करते थे। एक जगह कहा गया है कि काशिराज गंगा के अपर अपने बेडे (बहुनावासंघात) के साथ सफर करते थे। इ

यात्री या तो. पहल चलते थे अथवा धवारियों काम में लाते थे। गाहियों के पिद्वयों पर अक्सर हालें चढ़ी रहती थीं। \* रखों और मुख्यानकों में आरामदेह महियाँ लगी रहती थीं और उन्हें थेक खोंचते थे। < राज्यक्तार और रईस अक्सर पालकियों पर चलते थे। \*

प्राचीन कात में, जंगलों से गुजरते हुए रास्तों में डाइबों, जंगली जानवरों और भूत-प्रेतों का भय रहता या तथा अवामरी से लोग भयभीत रहते थे। " ब गुत्तरिनकाय के " ब ब्रुत्तर सहकों पर डाकू वात्रियों की घान में बराबर लगे रहते थे। डाइबों के करदार मुस्कित रास्तों को अपना मित्र मानते थे। गहरी निर्यो, अगम पढ़ाइ और बाद से डैंके हुए भैदान उन्हें महायता पहुँ बाते थे। वे केवल राजकर्मवारियों को ही घूम नहीं देते थे, कभी-कभी तो राजे और मन्त्री भो अपने फायदे के लिए उनकी सहायता पहुँ बाते थे। अपने विरुद्ध

व. जा॰ २, १२

२, धम्मपद सहक्या २, ३1

३ जा० २, ७०

भ. जा० ३, १**३**२

१. जा० २,४२३; ३,२३०; ४,२३४; ६,४२६; १, १६३

६ जा० ३,३२६

ত আত খুর্ডদ

म आ० १,१७४, २०२; २,३३३

१ आ० ४,६१८, ६,१०० साथा १७३४; ११४ साथा १३१३

<sup>10.</sup> alo 1,88

११. अं गुत्तर्निकाय भा ० ३ ए० ६ स-६६

तहकीकात होने पर वे घूस से लोगों का मुँह भी बन्द कर देते थे। वे यातियों को पकड़कर उनके रिस्तेदारों और मिन्नों से गहरी रकम वसूल करते थे। रकम वसूल करने के लिए वे पकड़ हुए लोगों में से बाधे की तो पहले भेज देते थे और बाधे को बाद में। अगर डाकू बाप और बेंद्रे को साथ पकड़ पाते थे तो वे बेंद्रे की अपने पात रख लेते थे और बाप को, ओड़ने की रकम लाने के लिए, भेज देते थे। अगर उनके कैंद्री आचार्य और शिष्य हुए तो वे आवार्य को रोक रजते थे और शिष्यों को रकम लाने के लिए, भेज देते थे। अगर उनके कैंद्री आचार्य और शिष्य हुए तो वे आवार्य को रोक

राज्य की ओर से डाकुयों के उपदव रोकने के लिए कोई लास प्रवन्ध नहीं था। ऐसा पता चलता है कि सुगत-युग की तरह यात्रियों को अपनी रचा का प्रधन्म स्वयं करना पढ़ता था। रात में पहरा देने के लिए सार्थ की ओर से पहरेदारों की व्यवस्था की जाती थी। उस जंगतियों की त्या अपनी स्वा तथा मार्ग-दर्शन के लिए जगलियों की व्यवस्था थी। उस जंगतियों के साथ अच्छी नस्त के कृते होते थे। जंगली पीते कथड़े और लाल मालाएँ पहनते थे। उनके बाल फीते से वैंबे होते थे। उनके धनुष के तीरों के फल परथर के होते थे।

कभी-कभी पक्षवे जाने पर, डाइओं को सख्त एजा भिलती थी। वे बॉयकर काराएह में बन्द कर दिये जाते थे। वहाँ उन्हें यन्त्रणा दी जाती भी और बाद में नीम की बनी लक्षी की सूनी पर वे बड़ा दिये जाते थे। कभी-कभी उनके नाक-कान काट दिये जाते थे और इसके बाद वे किसी सुनवान गुका अथा नदी में फॅक दिये जाते थे। वे बच के लिए कटीती चाबुक (कटककतं) और फरमें लिये हुए चोरणातकों के सुपूर्व कर दिये जाते थे। अथराधियों को जमीन पर लियकर उन्हें कैंटीते कोड़े लगते थे। कमी-कमी उनका अपिवच्छेद भी कर दिया जाता था।

रास्तों पर जंगली जानवरों का भी बड़ा भय रहता था। कहा गया है कि बनारस से जानेवात महापब पर एक आदमबोर बाब लगता था। कोगों का यह भी विश्वास था कि जंगलों में चुड़ तें लगती थीं जो यात्रियों को बहुकाकर उन्हें चट कर जाती थीं। के रास्ते में बाना न मिलने से यात्रियों को बान का सामान शाय में ते जाना पहना था। पका बाना गाड़ियों पर चलता था। के पहल यात्री सत्तू पर ही सुजर करते थे। एक जगह कहा गया है कि कि एक पुत्र बुढ़े बाह्मण की जवान परनी ने एक चमड़े के भीते (चम्मपरिसिच्चकं) में उत्तू भरकर अपने पति की दे दिया। एक जगह वह जुड़ सत्तू बाने के बाद थेंती खुती बोड़कर पानी पीने चला गया जिसके फलस्वरूप थेंती में एक साँप युक्त गया।

√ कमी-कमी अस्प्रस्थता के कारण ब्राह्मण यात्रियों को वड़ी मुसीबर्ते उठानी पड़ती थीं। कहानी है कि श्राह्मत-क्रुल में पैदा हुए बोधिसत्त्व कुछ चावल लेकर एक बार यात्रा पर निकते। रास्ते में एक उत्तरी ब्राह्मण विना सीवा-सामान के उनके साथ हो लिया। बोधिसत्त्व ने उसे कुछ

<sup>1.</sup> जाः १,२४३

<sup>\$ 310 1,208</sup> 

र. जा० २,३७

v. जा० ₹,≒1

इ. जा० १,२०४

११. जा० २,म₹

२ जा० ४,७२

F. 11, 8 +112

६, जा० २,३४

<sup>□.</sup> जा॰ दे, शा

१०. जा० ३,६३३ से

१२. जा० ३,२११

चावल देने चाहे पर उसने लेने से इनकार कर दिया। किन्तु बाद में, भूब को जवाजा से विकल हीकर उसी ने बोधिसत्त्व का जूठा बचा हुआ अन्त खाया। अन्त में अपने कर्म का प्रायश्चित करते हुए बायण ने धने जंगल में धुसकर अपनी जान मैंबा दी।"

यात्री ही केवल व्यापार के लिए लम्बी यात्राएँ नहीं करते थे। सबकों पर ऋषि-मुनि, तीर्थपात्री, खेल-मारावाले और थियार्थी बराबर चला करते थे। जानकों का कहना है कि अक्सर सीलह वर्ष की अवस्था में पढ़ाई के लिए राजकुमार तक्षिश्ता की यात्रा करते थे। देश तथा उसके वासियों की जानकारी के लिए भी यात्राएँ की जाती थीं। दरीमुलजातक में चहा गया है कि राजकुमार दरीमुल अपने मित्र पुरोहिल-पुत्र के साथ तक्षिश्ता में अपनी शिक्षा समाप्त करके देश के रसम-रिवर्जी की जानकारी के लिए नगरों और प्रामों में पूमरे किरे।

शास्त्रार्थ के लिए भी कभी-कभी यात्राएँ की जाती थीं। एक जातक में इस सम्बन्ध की एक सुन्दर कहानी दी हुई है। कि कहा गया है कि अपने निता की मृत्यु के बाद चार बहुनें अपने हाथों में जासून की डालें लेकर शहरों में घूनकर शास्त्रार्थ करती हुई आवस्ती पहुँ ची। वहाँ उन्होंने शहर के फाटक के बाहर जामून की डाल गाइ दी और एलान कर दिया कि उस डाज के शैंदनेवालें को उनके साथ शास्त्रार्थ करना आवश्यक था।

उन कठिन दिनों की बात्रा में किसी साथी का मिल जाना बड़ा भाम्य समस्ता जाता था, पर इस साथी का चुस्त होना जरूरों था। धम्मपद आलसी और वेबकू हो के शब बात्रा करने को मना करता है। बुद्धिमान साथी न मिलने पर अहेते बात्रा करना हो अबस्कर माना जाता था।

बीद-साहित्य से पता जलता है कि घोदे के व्यापारी बराबर यात्रा करते रहते थे। उत्तराप्य से घोदे के व्यापारी बराबर बनारस आया करते थे। एक जातक में घोदे के एक व्यापारी की मजेदार कहानी हैं। वह व्यापारी एक बार पाँच सी घोदों के साथ उत्तराप्य से बनारस आया। बोधिरच जब राजा के कृपापात्र थे तब वे घोदे बेचनेवार्तों को स्वयं घोदों का मृत्य स्वया के बाता दे देते थे, पर उस बार लाजचो राजा ने अपना एक घोदा उन विकी के घोदों के बांच भेज दिया। उस घोदे ने दूसरे घोड़ों को काउ लिया जिससे भल मारकर व्यापारियों को उनके दाम प्रधान पढ़े।

फेरोबाते बहुचा लम्बी बाझाएँ भी करते थे। कहानी हैं कि एक बार बरतन-भाँक के एक ब्यापारी के साथ बोधिसत्त्व सेलबाहा नदीं पार करके अन्धपुर (प्रतिष्ठान) पहुँचे। दोनों ने ब्यापार के लिए नगर के हिस्से बाँउ लिये। वे ब्याचान लगाते थे—'ले घड़े।' कभी-कभी उन्हें बरतनों के बदते में होने-चाँदी के बरतन मित्र जाते थे। ब्यापारी अपने साथ बराबर तराब,

३, छा० २, १७-२म

२. जा० -, २

दे. जा० दे, १६६

४, जा॰ ३, १

र. धम्मपद, रा६१

ब. जा० १, १२४

७ छा० २, १२२

नगर रुपये ग्रौर धैली रखते थे। एक दूसरी जगह से हमें पता चलता है कि बनारस के एक कुम्हार अपने मिट्टी के बरतनों को एक खचर पर लादकर पास के शहरों में देचा करता था। एक समय तो वह अपने बरतनों के साथ तच्चिशला तक धावा मार आया।

श्रापनी जीविका की खोज में नाच-तमाशेवाले भी ख्व यात्राएँ किया करते थे। एक जातक में कहा गया है कि श्रापने यार—एक डाकू सरदार — के भाग जाने पर सामा नाम की एक गिएका ने नाचनेवालों को उसकी खोज में बाहर भेजा। एक दूसरी जगह एक नट की सुन्दर कहानी दी हुई है के जिसमें कहा गया है कि हर साल पाँच सौ नट राजगृह त्याते थे श्रीर रांजा के सामने श्रापने खेल दिवलाते थे। इन तमाशों से उन्हें काफी माल मिलता था। एक दिन निटन ने ऐसी कसरत दिखलाई कि एक सेठ का लड़का उसपर श्राशिक हो। गया। बाद में निटन ने उससे इस शर्त पर विवाह करना स्वीकार किया कि वह स्वयं नट बनकर उसके साथ फिरे। उसने ऐसा ही किया श्रीर बाद में एक दुशत नट बन गया।

बौंद्ध-साहित्य में ऐसे यात्रियों का भी उल्लेख है जिनकी यात्रा का उद्देश्य केवल मौज उड़ाना था। रास्ते में साहिश्वक कार्य ही उनकी यात्रा के इनाम थे।

एक जातक में इस तरह के साहितिकों का बड़ा सुंदर वर्णन श्राया है। "गाथाएँ हैं—
"वह फेरीदार बनकर किला में घूमा तथा हाथ में लकड़ी लेकर उसने ऊबड़-लाबड़ रास्ता पार
किया। कभी-कभी नटों के साथ वह दीख पड़ता है तो कभी-कभी निरपराध पशुओं को
फँसति हुए वह दोख पड़ता है। श्रक्सर जुआड़ियों के साथ उसने खेल खेले। कभी-कभी उसने
चिड़ियाँ फँसाने के लिए जाल बिद्याया तो कभी-कभी भीड़ों में वह लाठी लेकर लड़ा-भिड़ा।"

3

्यात्रा में अनेक तरह की कठिनाइयाँ होते हुए भी, अंतरदेशीय और अंतरराष्ट्रीय व्यापार चलाने का श्रेय सार्थ नहीं को ही था। व केवल पैसा पैश करने की मशीन ही न होकर भारतीय संस्कृति और साहस के संदेशवाहक भी थे। अक्सर हमें यह गलत आभास होता है कि भारत हमेशा अपने इतिहास में एक शान्त और धनी देश था। इतिहास से तो यह पता चतता है कि इन देश में भो वही कमजोरियाँ थीं जो दूसरे देशों में थीं। उस गुग में भी आजकल की तरह डाके पहते रहते थे, जंगलों में जंगली जानवरों का भय बना रहता था और सार्थों को जंगलों में हमेशा रास्ता भूल जाने का डर रहता था। ऐसी अवस्था में कारबाँ की सही-सलामती सार्थवाह की बुद्धि और चुस्ती पर निर्भर रहता था। ऐसी अवस्था में कारबाँ की सही-सलामती सार्थवाह की बुद्धि और चुस्ती पर निर्भर रहती थी। कारबाँ की गित पर उसका पूरा अधिकार रहता था और वह अपने साथियों से अगुशासन की पूरी आशा रखता था। उसका यह कर्ता व्य होता था कि वह सार्थ के भोजन-झाजन का प्रबन्ध करे और इस बात का भी खयाल रस्ने कि लोगों की भोजन समान रूप से मिले। वह

१ जाः १, ११। से

रं, धरमपद् श्रहकथा, ३, २२४

३. जा॰ ३,४३

४, धम्मपद् श्रव, ३,२२६-२३०

र जा०, ३, ३२२

चतुर व्यापारी भी होता था। विषित्त में वह कभी विचित्तत नहीं होता था और, जैसा कि हमें बाद में देखेंगे, इस गुरु से वह क्षानेक बार सार्थ को विपित्तयों से बचाने में समर्थ होता था। क्षानेवाली विपित्तयों से सार्थ को बचाना भी उसका कर्तव्य होता था तथा अपने साथियों को वह उनसे बचने की सरकी में भा बताता था। एक जातक में कहा गया है कि जब सार्थ एक जंगल में छुता तो सार्थवाह ने आदिभियों को मनाही कर दी कि बिना उसकी आज्ञा के अनजानी पत्तियों, फल या फूल न खायें। एक वार अनजाने फल-फूल खाकर लोग बीमार पढ़ गये, पर सार्थवाह ने खुलाब देकर उनके प्रास्त बचाये।

एक जातक में रे एक समय जब वे यात्रा की तैयारी कर रहे थे, एक दूसरा बेबकूफ क्यापार में हैं। एक समय जब वे यात्रा की तैयारी कर रहे थे, एक दूसरा बेबकूफ क्यापारी भी अपना सार्थ से चलने की तैयार हुआ। बोधिकरव ने विचार किया कि एक साथ एक हुजार नाहियों के चलने से सड़क की दुर्गति, पानी और तकरी की कमी और बैलों के लिए बास की कमी की सम्भावना है। इसलिए उन्होंने दूसरे सार्थवाह को पहले जाने दिया। उस बेबकूफ सार्थवाह ने सोचा, "अगर में पहले जाऊँ ना तो मुफे बहुत-सी सहुलियतें भिलेंगी। मुफे बिना कटी-इटी सड़क मिलेगी, मेरे बैलों को चुनी हुई शस मिलेगी और मेरे आदिमियों को तरी-ताजा सिकंगों। मुफे व्यवस्थित देंग से पानी भी मिलेगा तथा में अपने दाम पर माल का बिनिनय भी कर सकूँ ना।" बोधिमरच ने बाद में जाने से अपनी सहूलियतों को बात सेची, "पहले जानेवाले सड़कों को बराबर कर देंगे, उनके बैल पुरानी बास चर लेंगे जिससे मेरे बैलों को पुरानी बास की जगह उनती हुई नई दूब मिलेगी; पुरानी बनस्पतियों के चुन लिये जाने पर मेरे आदिमियों को नई बनस्पतियों मिलेगी तथा पानी न मिलने पर पहला सार्थ जो ऊँए खोदेगा उन कुँ ओं से हमें भी पानी मिलेगा। माल का दाम तय करना कटिन काम है। अगर में पहले सार्थ के पीछे चला तो उनके द्वारा निश्चित किये दाम पर में अपना माल आसानी से बेच सकूँ ना।"

बेबकुक सार्धवाह ने साठ योजन का रेगिस्तानी रास्ता पार करने के लिए अपनी गाहियों पर पानी के बड़े भर लिये। पर भूतों के इस बहकाने में आकर कि रास्ते में काफी पानी है, उसने वहां से पानी उँकेतवा दिया। उसकी बेवकुकियों का कोई अन्त नहीं या। जब-जब हवा उनके सामने चलती थी, वह और उसके साथी, नौकरों के साब हवा से बचने के लिए अपनी गाहियों के सामने चलते थे; पर जब हवा उनके पीछे चलती थी तब वे कारवों के पीछे हो तिते थे। आदिर जैसा होना या, नहीं हुआ; वे गरमी से व्याइत होकर बिना पानी के रेगिस्तान में तहपकर मर गये।

बुद्धिमान सार्थवाह बोधिसस्य जब अपने कारवों के साथ रेगिस्तान के किनारे पहुँचे तब उन्होंने पानी के बड़ों को भर खेने की आज़ा दी तथा यह हुक्म निकाला कि बिना उनकी आज़ा के एक चुट्नू पानी भी काम में नहीं लाया जाय। रेगिस्तान में विषेते पढ़ों और फर्लों की बहुतायत होने से भी उन्होंने आज़ा दी कि बिना उनके हुक्म के कोई जंगली फल नहीं खाव। रास्ते में भूतों ने उन्हें भी पानी फेंक देने के लिए बहुकाया और कहा कि आगे पानी बरस रहा है। यह सुनकर बोधिसस्य ने अपने अनुवाधियों से बुद्ध प्रशन किये—"इन्ह लोगों ने हमसे अभी कहा है

<sup>1.</sup> MIO, 2, 248

२. जा॰ १, प्र॰ ६म से

कि आगे जंगल में पानी बरस रहा है; अब बताओं कि बरसाती हवा का पता कितनी दूर तक चलता है ?" साथियों ने जबाब दिया—"एक योजन ।" बोधिसत्त्व ने पूछा,—"क्या बरसाती हवा यहाँ तक पहुँची है।" साथियों ने जबाब दिया—"नहीं।" बोधिसत्त्व ने कहा—"हम बरसाती बादलों की चोटो कितनी दूर से देख सकते हैं ?" साथियों ने जवाब दिया—"एक योजन से।" बोधिसत्त्व ने कहा—"क्या किसी ने एक भी बरसाती बादल की चोटी देखी है ?" साथियों ने कहा—"नहीं।" बोधिसत्त्व ने कहा—"बिजली की चमक कितनी दूर से देख पड़ती है ?" साथियों ने जवाब दिया—"चार या पाँच योजन से।" बोधिसत्त्व ने कहा—"क्या किसी ने बिजली की एक भी चमक कितनी दूर से देख पड़ती है ?" साथियों ने जवाब दिया—"नहीं।" बोधिसत्त्व ने कहा—"क्या किसी ने बिजली की एक भी चमक देखी है ?" साथियों ने जबाब दिया—"नहीं।" बोधिसत्त्व ने कहा—"क्या किसी ने बिजली की एक भी गरज कितनी दूर से सुन सकता है ?" साथियों ने कहा—"दो या तीन योजन से।" बोधिसत्त्व ने कहा—"क्या किसी ने बादलों की एक भी गरज सुनी है ?" लोगों ने कहा—"नहीं।" इस प्रश्नोत्तर के बाद बोधिसत्त्व ने अपने साथियों को बतलाया कि बरसात की बात गलत थी। इस तरह से सार्थ कुरालपूर्वक अपने गन्तन्त्य स्थान पर पहुँच गया।

एक जातक में कहा गया है कि बोधिसत्त्व बनारस के एक सार्थवाह-कुल में पैदा हुए थे। वे एक समय अपने सार्थ के साथ एक साठ योजन चौड़े रेगिस्तान में पहुँचे। उस रेगिस्तान की धूल इतनी महीन थी कि मुट्ठी में लेने से वह सरककर श्रंगुलियों के बीच से निकल जाती थी | जलते हुए रेगिस्तान में दिन की यात्रा कठिन थी । इसीलिए सार्थ अपने साथ ई धन, पानी, तेल, चावल इत्यादि लेकर रात में यात्रा करते थे। प्रातःकाल वे श्रपनी गाड़ियों को एक इत में सजाते थे और उसपर एक पाल तान देते थे। जल्दी से भोजन करने के बाद वे उसकी छाया में दिन भर बैठे रहते थे। सूर्यास्त होते ही, वे भोजन करके, श्रीर भूभि के जरा ठंढी होते ही, श्रपनी गाड़ियाँ जीतकर श्रागे बढ़ जाते थे। इस रेगिस्तान की यात्रा समुद्रयात्रा की तरह थी। एक स्थलनियमिक नचुत्रों की मदद से काफिले का मार्ग प्रदर्शन करता था। रेगिस्तान पार करने में जब कुछ ही दूरी बाकी बच गई तब ई धन श्रीर पानी फेंककर कोरवाँ आगे बढ़ गया। स्थलनियामक आगे की गाड़ी में बैठकर नक्त्रों की गति-विधि देखता हुआ चल रहा था। त्रामाम्यवरा उसे नींद आ गई जिसके फलस्त्ररूप बैल पीछे फिर गये। स्थलनियामिक जब सबेरे उठा तब अपनी गलती जानकर उसने गाड़ियों को घुमाने की आज्ञा दी। पथअछ लोगों में हाहाकार मच गया; पर बोधिसत्त्व ने अपना दिमाग ठंढा रखा। उन्हें एक कुरास्थली दील पड़ी जिससे वहाँ पानी होते का अन्दाज लगता था। साठ हाथ खोदने के बाद एक चट्टान भिली जिससे लोग पानी के बारे में इताश हो गये, पर बोधिसत्त की आज़ा से एक आदमी ने ह्यों हे के साथ नीचे उतरकर चट्टान तोड़ डाली और पानी वह निकला। लोगों ने खुव पानी पिया और नहाये। गाड़ी की जीतें तथा चकर तोड़कर ईंधन बनाया गया। सबतें चावल राँधकर खाया श्रीर बैतों को खिलाया। इसके बाद रेगिस्तान पार करके कारवाँ कुशलपूर्वक अपने गन्तव्य स्थान को पहुँच गया।

किसी भौगोलिक संकेत के न होने से उपयुक्त रेगिस्तान की ठीक-ठीक पहचान नहीं हो सकती; पर यह बहुत सम्भव है कि यहाँ मारवाइ श्रंथवा सिन्ध के रेगिस्तान से मतलब हो। सिन्ध और कच्छ के बीच चलते हुए ऊँटों के कारवाँ श्रभी हाल-हाल तक, रात में नच्चत्रों के सहारे रोगस्तान पार करते थे।

१. जा० १, १०८ से

समुदी बन्दरों की उपयोगिता कई तरह की है। वे उन फाटक और विश्विक्षों का काम करते हैं जिनपर बैठकर हम विदेशों की रंगीनियों का मजा ले सकते हैं। इन्हों फाटकों से निकलकर भारत के व्यापारी विदेशियों से मिलते थे और इन्हों फाटकों के रास्ते से विदेशी व्यापारी इस देश में आकर पारस्परिक ब्याइन-पदान का कम जारी रखते थे। बपने देश का माल बाहर ले जानेवाले और दूसरे देशों का माल इस देश में लानेवाले भारतीय व्यापारी केवल व्यापारी न होकर एक तरह के अचारक थे जो अपने फायदे के लिए काम करते हुए भी सामाजिक दृष्टिकोश विशाल करके तथा भौगोलिक सीमाओं को तोडकर मतुष्य-समाज को उसति में सदायक होते थे।

बौद व्यापारियों और नाविकों का यह अन्तर्राष्ट्रीय आतुभाव ब्राह्ममों के उस अन्तर्-देशीय भाव से—जिसके अनुसार दुनिया की सीमा उत्तर में हिमालय, इन्हिण में समुद्र, पश्चिम में सिन्धु और पूर्व में ब्रह्मपुत्र है—बितकृत भिन्न था। ब्राह्मणों के लिए तो आयीवर्त ही सब-कृष्ठ था, उत्रकें बाहर रहनेवाले पृथित अनार्य और म्लेख थे। लाने-पीने तथा विवाह इस्पारि में जातिवाद की कठीरता ब्राह्मस-समान का नियम था और इसीलिए सूमालूत के उर से समुद्रयात्रा बर्जित थी, मोकि प्राचीन भारत में इस नियम का कितने लोग पालन करते थे, इसका तो केवल खटकत ही लगाया जा सकता है। बौद्धों की इस जातिवाद के प्रांच से क्रियेव मतलब नहीं था और इसीलिए हम आयोन बौद्ध-साहित्य में समुद्रयात्रा के अनेक विवरण पाते हैं जिनका ब्राह्मण-साहित्य में पता नहीं चलता।

जातकों में समुद्रवाताओं के अनेक उल्लेख हैं जिनसे उनकी कठिनाइयों का पता चलता है। बहुत-से व्यापारी सुक्यंद्रीय यानी मलय-एशिया और रत्नद्रीय अर्थात् सिंहल की याता करते थे। बात्रेदजातक (३३६) से हमें पता चलता है यनारस के छड़ व्यापारी अपने साथ एक दिशाकाक लेकर समुद्रवाता पर निकले। बात्रेद यानी बाबुल में लोगों ने उस दिशाकाक को जरीड़ लिया। इसरी बाता में भी इन्हों यात्रियों ने वहाँ एक मोर बेचा। यह बात्रा अरब्यागर और फारस की खात्री के रास्ते होती थी। सुप्पारकजातक (४६३) से हमें पता चलता है कि प्राचीन भारत के बहुद्दर नात्रिकों को खरनात (फारस की खात्री), अरिनमात (लातसागर), दिश्याल, नीलवरण अपनात, नलमाल और बत्रमामुत (मूप्यदागर) का पता था। पर जीता हमें दितहाय बतलाता है, ईसवी सन् के पहले, भारतीय नात्रिक बावेत मेंद्रेब के आगे नहीं जाते थे। उस जगह से भारतीयों के मात्र का भार अरब विचवई ले लेते थे, और वे ही उसे मिस्र तक ले जाते थे। जातकों में अनेक बार सुक्याद्रीय का उल्लेख होने से विद्वान उन्हें बाद का समसते हैं; पर यहाँ जान लेना चाहिए कि कौडिल्य के अर्थ-हाल में भी उसका उल्लेख है। यह मुंभव है कि भारतीयों को सुक्याद्रीय का बहुत पहले से पता या और व्यापारी वहाँ सुपन्थित इन्हों और मसालों की तलाश में जाते थे। मलय-एशिया में भारतीयों की बस्ती शायद ईसा की आरम्भिक सिद्रवों में वसनी शुह हुई।

रांबजातक भे में सुवर्णद्वीप की यात्रा का उक्तेत है। दान देने से अपनी सम्पत्ति का चय होता देवकर झांबाण शंव ने सुवर्णद्वीप की यात्रा एक जहाज से की। उसने स्वयं अपना जहाज बनाया और उसपर माल लाहा। अपने सगे-सम्बन्धियों से विदा लेकर, नौकरों के साथ वह बन्दर पर पहुँचा। दोपहर में उसका जहाज खुत गया। उस प्राचीनकाल में समुद्रयात्रा में अनेक किठनाइयाँ और भय थे। समुद्रयात्रा से लौटनेवाले भाग्यवान समभे जाते थे। ऐसी अवस्था में यात्रियों के सम्बन्धियों की चिन्ता का हम अन्द्राजा लगा सकते हैं। यात्री की माता और पत्नी यात्री को समुद्रयात्रा से रोकने का प्रयत्न करती थीं; पर मध्यकाल की तरह प्राचीनकाल के भारतीय कोमल और भावुक नहीं थे। एक जगह कहा गया है कि बनारस के एक धनी व्यापारी ने जब एक जहाज खरीदकर समुद्रयात्रा की ठानी तब उसकी माता ने बहुत मना किया; पर उसे वह रोती-वित्रखती हुई छोड़कर चला गया।

प्राचीनकाल में लकड़ी के जहाजों को भैंबर ( बोहर ) ले इबते थे। उनकी एबसे बड़ी कमजोरी उनकी साधारण बनावर थी। उनके तख्ते पानी के दबाव को सहने में असमर्थ होते थे जिसकी वजह से सेंबों से जहाज में पानी भरने लगता था जिसे जहाजी उलीचते रहते थे। उजब जहाज इबने लगता था तब व्यापारी अपने इष्टदेशताओं की याद करने लगते थे। अपनि प्रार्थना का असर होते न देख कर वे तख्तों के सहारे बहते हुए अनजाने और कभी-कभी भयंकर स्थानों में आ लगते थे। अवजहरू जातक में में कहा गया है कि सिंहल के पास एक जहाज के दूरने पर यात्री तैरकर किनारे लग गये। इस घटना की खबर जब यिनिणियों को लगी तब वे सिंगार परार करके और कांजी लेकर अपने बच्चों और चाकरों के साथ उन व्यापारियों के पास आई और उनके साथ विवाह करने का बहाना करके उन्हें चर कर गई।

टूटे हुए जहाज को छोड़ने के पहले यात्री घी-शक्कर से अपना पेट भर लेते थे। यह भोजन उन्हें कई दिनों तक जीता रख सकता था। शंखजातक में कहा गया है कि शंब की यात्रा के सातवें दिन जहाज में सेंघ पड़ गई और नािषक पानी उलीचने में असमर्थ हो गये। हर के मारे यात्री शोर-गुत मचाने लगे, पर शंब ने एक नौकर अपने साब लिया और अपने शरीर में तेल पोतकर और डटकर घी-शक्कर खाने के बाद मस्तूल पर चढ़कर वह समुद्र में कूद पड़ा और सात दिनों तक बहता रहा। ह

महाजनकजातक ( ५३६) में एक इबते हुए जहाज का श्राँखों-देखा वर्र्यन है। तेज गित से सुवर्णद्वीप की श्रोर बढ़ते हुए महाजनक के जहाज में मेंच पड़ गई श्रीर वह इबने लगा। यात्री श्रपने भाग्य को कोसने श्रीर श्रपने देवताश्रों की श्राराधना करने लगे; पर महाजनक ने कुछ नहीं किया। जब जहाज पानी में धंसने लगा, तब तैरते हुए मस्तूल को उसने पकड़ लिया। समुद्र में तैरते हुए यात्रियों पर मञ्जलियों श्रीर कञ्जुश्रों ने धावा बोल दिया श्रीर उनके खून से समुद्र का पानी लाल हो गया। कुछ दूर तैरने के बाद महाजनक ने मस्तूल छोड़ दिया श्रीर किनारे तक पहुँचने के लिए तैरने लगा। श्रन्त में देवी मिण्मेखला ने उसकी रच्ना की।

30 N C 10 A

१. जा०, ४, २

२. जा॰, ४, १६

३. जा०, ४, ३४

४, जा॰, १, ११० ; २, १११,१२=

४. जा॰ २, १२७ से

६. जा० ४, १०

हम ऊपर देव आये हैं कि विपत्ति के समय जहाजी अपने इष्टदेवों का स्मरण करते थे। रांब और महाजनकजातकों के अनुसार, समुद्र की अधिष्ठात्री देवी मिणिमेबला समुद्र की रववाली करती हुई धार्मिक यात्रियों की रचा करती थी। श्री िस्तवाँ लेवी की खोजों ने यह सिद्ध कर दिया है कि नायिका और देवी, दोनों हो के रूप में, मिणिमेबला का स्थानिवशेष में प्रचलन था। देवी की तरह, उसका पीठ कावेरी के मुहाने पर स्थित पुहार में था तथा उसका एक मन्दिर काबी में भी था। देवी की हैंसियत से उसका प्रभाव कन्याकुमारी से लेकर निचले बर्मा तक था।

जातकों से हमें पता चलता है कि जहाज लकड़ी के तख्तों (दारुकलकानि) से बने होते थे। वे अनुकूल वायु (एरकवायुयुत) में चलते थे। अजहाजों की बनावट के सम्बन्ध में हमें इतना और पता लगता है कि बाहरी पंजर के अजावा उनमें तीन मस्तूल (कूप, गुजराती कुँआर्थम), रिस्पयाँ (योत्तं), पाल (सितं), तख्ते (परराणि), डाँड और पतवार (कियारितानि) और लंगड़ (लंबरो) होते थे। पिनर्यामक (नियामको) पतवार की महद से जहाज चलाता था। प

नाविकों की अपनी श्रेणी होती थी। इस श्रेणी के चौधरी को 'निय्यामक जेट्ठ' कहते थे। कहा गया है कि सोतह वर्ष की अवस्था में सुप्पारक कुमार अपनी श्रेणी के चौधरी बन चुके थे और जहाजरानी की विद्या (निय्यामकस्रुत्त) में कुशालता प्राप्त कर चुके थे। <sup>६</sup>

जहाजरानी में फिर्सिकों श्रीर बाबुलियों की तरह भारतीय नाविक भी किनारे का पता लगाने के लिए दिशाकाक काम में लाते थे। ये दिशाकाक जहाजों से किनारे का पता लगाने के लिए छोड़ दिये जाते थे। दीवनिकाय के केवड्डसुत्त में, बुद्ध के शब्दों में, ''बहुत दिन पहले, ससुद्ध के व्यापारी जहाज पर एक दिशाकाक लेकर यात्रा करते थे। जब जहाज किनारे से श्रोमल हो जाता था तब वे दिशाकाक को छोड़ देते थे। वह पूर्व, पिश्वम, उत्तर, दिनेखन तथा उपिदेशाश्रों में उहता हुआ भूमि देवते ही वहाँ उतर पहता था, पर भूमि नहीं दिखने पर वह जहाज पर लीट श्राता था।'' हम ऊपर देव श्राये हैं कि बावेहजातक में भी दिशाकाक का उल्लेब है। बावेहजातक का कहना है कि पहले बाबुल में लोगों को दिशाकाक की जानकारी नहीं थी श्रीर इसीलिए उन्होंने भारतीय व्यापारियों से उसे खरीदा। पर बाबुली साहित्य से तो यह पता चलता है कि किनारा पानेवाले पिद्यों की उस देश में बहुत दिनों से जानकारी थी। गिलगमेश काव्य में कहा गया है कि जब उतानिपिश्तं का जहाज निस्तिर पर्वत पर पहुँचा तब एकदम स्थिर हो गया। पहले एक पंडुक श्रीर बाद में एक गौरैया किनारा पाने के लिए छोड़ी गई। श्रन्त में एक कौश्रा छोड़ा गया श्रीर जब वह नहीं लौटा तब पता चल गया कि किनारा पास ही में था।

१. इंडियन हि॰ कार्टरली, १, ए० ६१२-१४

२. जा० २,१११; ४, २० - गाथा ३२

३. जा० १,२३६ ; २,११२

४, जा० २,११२ ; ३,१२६ ; ४,१७,२१

४. जा० २,११२ ; ४,१३७

६ जा० ४, ८७-८८

७. जे॰ बार॰ ए॰ एस॰, १८६६ ए॰ ४३२

म. देवापोर्त, मेसोपोटामिया, ए० २०७

कमी-कभी जहाज पर मुतीबत आने पर उसका कारण किसी बरनसीब यात्री के निर थीप दिया जाता था। उसका नाम चिट्ठी डालकर निकाला जाता था। कहा गया है कि एक समय अमाना भित्तिबन्दक गम्भीर के बन्दर पर पहुँचा और वहाँ यह पता लगने पर कि जहाज जानेवाला ही था, उसने उसपर नौकरी कर ली। छः दिनों तक तो कुछ नहीं हुआ, पर सातवें दिन जहाज एकाएक कक गया। इस पटना के बाद यात्रियों ने चिट्ठी डालकर अमाने का नाम निकालने का निक्य किया। चिट्ठी डालने पर भित्तिबन्दक का नाम निकला। लोगों ने उसे जबरदस्ती एक वेडे पर बैठाकर खले एसुद में होश दिया।

बीद-पाहित्य में ऐसी कम सामग्री है जिससे पता चत सके कि जहाज पर यात्रियों का आमोर-प्रमोद क्या था। पर यह मान तिया जा सकता है कि जहाज पर मन बहलाने के तिए गाना-बजाना होता था। एक जातक रे में एक गायक की मजेदार कहानी आई है; क्योंकि उसके गाने से जहाज ही इबते-इबते बचा। कहा गया है कि कुछ व्यापारियों ने खर्वाद्वीप की यात्रा करते हुए अपने साब सम्म नामक एक गायक को ले तिया। जहाज पर लोगों ने उससे गाने के लिए कहा। पहले तो उसने स्वीकार नहीं किया, पर लोगों के आग्रह करने पर उसने उनकी बात मान ली। पर उसके संगीत ने समुरी मञ्जतियों में कुछ ऐसी गहब शहर पैश कर दी कि उनकी खलबजा-हर से जहाज इबते-इबते बचा।

जातक हमें बतलाते हैं कि भारत के पश्चिमी समुद्रतट पर भ६कच्छ, उ मुप्पारक र तथा सोबीर में मुख्य बन्दरगाह थे। ध्वीर भारत के पूर्व-समुद्र-तट पर करिबय, पम्मीर अौर सेरिवर् के बन्दर थे। बहुत-से रास्ते इन बन्दरगाहों को देश के भीतर के नगरों से गिलाते थे। समुद्री बन्दरगाहों का भी आपस में ज्यापार चलता था।

मारत तथा उसके पूर्वों और पिथमी देशों में खुर ब्यापार होता था! वलहस्स जातक में इस देश का सिंहत के साथ व्यापार का उल्लेख है। बनारस, " चम्मा " और महक्टल " का सुवर्षों भूमि के साथ व्यापारिक सम्बन्ध था तथा बावेशजातक " में हम भारत और बावुल के बीच व्यापारिक सम्बन्ध देवते हैं। सुप्पारकजातक " में से हमें पता चलता है कि समुद्र के व्यापारी एक समय महक्टल से जहाज हारा यात्रा के लिए निकते। व्यपनी इस यात्रा के बीच में उन्हें सरमाज, व्यापारी, नीलकुष्टमाल, नतमाल और बलमामुख नामक समुद्र

<sup>1.</sup> जा॰ ३, १२४

३, जा०, ३, १२१-२७,१२८,१८० साथा ५७; ४,१३७-४२

थ. जा॰, ४, १३८ से ४८

६, खा॰ १, ७१

E. MIO 1, 111

<sup>10,</sup> allo 8, 14-10

१२, जा० ३, १८८

१४. जा० ४, ११=-१४२ गाया १०२ से ११२

र. जा०, ३, १२४

<sup>----</sup>

**<sup>₹.</sup> আ০ ₹, ৪৩০** 

७ खा० ३, २३**६** 

ह. जा० २, १३७ से

<sup>85 , 3</sup> ott. 28

<sup>14</sup> व्या० व, १२६ से

मिले। ये नाम गावाओं में आने से काफी पुराने हैं। श्रीजायसवाल के सहसाल की पहचान फारव के कुड़ मागों से, यानी दिख्ण-पूर्वी अरव से की है। अभिनमाल अदन के पास अरव का उमुद्री किनार। और दुमालीलैंड के कुड़ मागों का योतक है। दिवमाल लालसागर है तथा नीलकुसमाल अप्रीका के उत्तर-पूर्व किनारे पर नृतिया का भाग है। नलमाल लालसागर ऑर भूषध्यसागर को जोड़नेवाली नहर है। यलमामुख भूषध्यसागर का कुड़ भाग है जिसमें ब्याज दिन भी उपालामुखी पहाड़ है। यगर हा॰ जायसबाल की ये पहचानें ठोक हैं तो यह मान लेना प्रेगा कि भारतीय निर्यानकों को महींच से लेकर भूतध्यसागर तक के सनुद्री पय का पूरा ज्ञान था। जो भी हो, बाद के युनानी, लातिनी और भारतीय साहित्यों से तो पता लगता है कि भारतीय नाविक बाबेल मन्देय के आगे नहीं जाते ये तथा लालसागर और भूमध्यसागर के बीच के रास्ते का पता नहीं था। जैसा हम बाद में चलकर देखेंगे, दक्के-दुक्के भारतीय नाविक सिकन्दरिया पहुँचते थे; पर अधिकतर उनकी जहाजरानी सोकोजा तक ही सीमित रहती थी।

कपर हम भारतीय व्यापारियों की ममुद्रयात्राओं के भिन्न-भिन्न पहलुओं की जाँच-पहतात कर चुके हैं। यहाँ इन बौद-साहित्य के आवार पर उन यात्रियों के निज के अनुभवों का वर्णन करेंगे। इन कहानियों में एतिहासिक आधार है अथवा नहीं, इसे तो राम ही जाने, पर इसमें सन्देह नहीं कि ये कहानियों नाविकों तथा व्यापारियों के निजी अनुभवों के आधार पर ही लिखी गई थीं। जो भी हो, इस बात में कोई गन्देह नहीं कि ये कहानियों हमें उन भारतीय नाविकों के शाहरी जीवन की भानकें देती हैं जिन्होंने बिना काँडों को परवाह किये समुदों के पार जाकर विदेशों में अपनी मातृभूमि का गौरव बदाया था।

दम करर कह आये हैं कि हिन्द-महाशागर में जहाजों के इचने की घटना एक साधारणा-सी बात थी। इबे हुए जहाजों से बचे हुए यात्री बहुआ निर्जन द्वीपों ६र पहुँ न जाते थे और वे वहाँ तबतक पहे रहते थे जबतक कि उनका वहाँ से उद्धार न हो। एक जातक में कहा गया है कि कस्तप मुद्ध के एक शिष्म ने एक नाई के साथ समुद्रयात्रा को। रास्ते में जहाज टूट गया और वह शिष्म अपने मित्र नाई के साथ एक तबते के सहारे बहता हुआ एक द्वीप में जा लगा। नाई ने वहाँ कुछ निश्चिं को मारकर भोजन बनाया और अपने मित्र को देना चाहा। पर उसने उसे लेने से इनकार किया। जब वह ध्यान में ममन था तब एक जहाज वहाँ पहुँ ना। उस जहाज का निर्यामक एक प्रेत था। जहाज पर से वह चिल्लाया—"कोई भारत का बात्री हैं ?" मिज्र ने कहा,—"हाँ, हम नहाँ जाने के लिए बैंठे हैं।" "तो जल्दी से यह बाबो।"—प्रेत ने कहा। इसपर अपने मित्र के साथ यह जहाज पर चढ़ गया। ऐसा पता लगता है कि इस तरह की मलौकिक कहानियाँ समुद्री अधिवाँ में प्रचलित थाँ जो कह के समय उनकी बत देती थीं।

्र कुछ लोग बिना व्यापार के ही समुद्रयात्रा करते थे। एमुद्रविशेज जातक में कहा गया है कि एक समय कुछ बढ़द्वों ने लोगों से साज बनाने के लिए रकम उधार ली; पर समय पर

१. जै० बी० घोर वार् ० एस ० ६, १. जा० २, ७६-७३ ए० १३२ ३. जा० २, ३१-१०१

वे साज न बना सके। प्राइकों ने इसपर उन्हें बहुत तंग किया और उन्होंने दुखी होकर विदेश में बस जाने को ठान ली। उन्होंने एक बहुत बड़ा जहाज बनाया और उसपर सवार होकर वे समुद्र की श्रोर चल पड़े। हवा के रख में चलता हुआ। उनका जहाज एक द्वीप में पहुँचा जहाँ तरह-तरह के पेड़-पौथे, चावल, ईख, केले, आम, जामुन, करहल, नारियल इत्यादि उग रहे थे। उनके आने के पहले से ही एक दूरे जहाज का यात्री आनन्द से उस द्वीप में रह रहा था और खुशी की उमंग में गाता रहता था,—'वे दूसरे हैं जो बोते और हल चलाते हुए अपनी भिद्दनत के पसीने की कमाई खाते हैं। मेरे राज्य में उनकी जहरत नहीं। भारत ? नहीं, यह स्थान उससे भी कहीं अच्छा है।" पहले तो बढ़्ड्यों ने उसे एक भूत समका, पर बाद में, उसने उन्हें अपना पता दिया और उस द्वीप की पैरावार की पशंसा की।

उत्तर की समुद्दी कहानियों में यथार्थवार तथा अलौकिकता का अपूर्व सिम्मश्रण है। उस प्राचीनकाल में मनुष्यों में वैज्ञानिक छान-बीन की कमी थी और इसलिए, जब भी वे विपत्ति में पहते थे तब वे उसके कारणों की छानबीन किये बिना उसे देवताओं का प्रकोप सममते थे। पर इन सब बातों के होते हुए भी बौद्ध-साहित्य में समुद्दी कहानियाँ वास्तिवक घटनाओं पर अवलिबत थीं। हमें पता है कि ये समुद्दी व्यापारी अनेक विपत्तियों और किठनाइयों का सामना करते हुए भी बिदेशों के साथ व्यापार करते थे। उनके छोटे जहाज त्रकान के चपेटों को सहन करने में असमर्थ थे जिसके फलस्वरूप वे टूट जाते थे और यात्रियों को अपनी जानें गैंवानी पहती थीं। उनमें से जो कुछ बच जाते थे उनकी रचा दूसरे जहाजवाले कर लेते थे। समुद्द में छिपी हुई चट्टानें भी जहाजों के लिए बड़ी घातक सिद्ध होती थीं। इन यात्राओं की सफलता का बहुत-कुछ श्रेय निर्यामकों को होता था। वे अधिकतर छुशल नाविक होते थे और अपने व्यवसाय का उन्हें पूरा ज्ञान होता था। उन्हें समुद्दी जीवों और तरह-तरह की हवाओं का पता होता था। व्यापार का भी उन्हें ज्ञान रहता था और अक्सर वे इस बारे में व्यापारियों को सलाह-मशिवरा भी देते रहते थे।

y

हम ऊपर देख आये हैं कि जल और थल में यात्रा करने का मुख्य कारण व्यापार था। अभाग्यवश बौद्ध-साहित्य में सार्थ के संगठन और कय-विकय की वस्तुओं के बहुत कम उल्लेख हैं। शायर इस व्यापार में सूती, ऊनी और रेशमी कपड़े, चन्दन, हाथी हाँत, रत्न इत्यादि होते थे। महाभारत के सभापर्व में भारत के भिन्न-भिन्न भागों की पैदाइश दी हुई हैं। इसमें सन्देह नहीं कि इन्हीं वस्तुओं का व्यापार चलता रहा होगा। महाभारत के इस भाग का समय निश्चित करना तो मुश्किल है, पर अनेक कारणों से वह ई० पु० दूसरी सदी के बाद का नहीं हो सकता। इसमें विश्वित भौगोलिक और आर्थिक बातें तो इस समय के बहुत पहले की भी हो सकती हैं।

जातकों से हमें पता चलता है कि व्यापारी और कारीगर दोनों ही के लिए श्रेणींबढ़ होना ब्रावश्यक था। ब्राध्यक, सामाजिक तथा राजनीतिक ब्राधारों को लेकर श्रेणियों का संगठन बहुत प्राचीनकाल में हुब्रा होगा। स्मृतियों में हम श्रेणी का विकास देखते हैं। जातकों में हम व्यापारियों की श्रेणियों के रूप का ब्रारम्भ देखते हैं जो बाद की श्रेणियों में ब्रापने संगठन, कातून और कर्मचारियों के लिए प्रसिद्ध हुब्रा।

जातकों से यह पता नजता है कि श्रेशियों स्थायों न हो कर अस्यायां थों, गोकि पुश्तैनी अधिकार और चौधरों का होना इनका लात छंग था। करी करनेवाले मानूली व्यापारी अपना व्यापार अकेले जलाते थे, उन्हें आपस में बैंगकर किसी नियमिवेशेष के पालन करने की आवश्यकता नहीं होती थो। पर ब्यासियों को भिन्न जुनकर काम करने की आवश्यकता पहती थी और इसीलिए वे अपने अधिकारों की रचा के लिए श्रेशियों बनाते थे।

जातकों में हम बराबर पाँच सौ गाहियोंबाले सार्थ का उल्लेख पाते हैं। सार्थबाह के ब्रोहदे से ऐसा पता लगता है कि उसमें किसी तरह के संगठन की भावना थी। उसका स्थान पुरतिनी होता था?। रास्ते की कठिनाइयाँ और दूरी, व्यापारियों को इसके लिए बाध्य करती थीं कि वे एक नायक (जेटठक) के अधिकार में साथ-साथ चलें। इसके ये मानी होते हैं कि व्यापारी पड़ाव, जल-डाइबों के विरुद्ध सतर्कता, विपत्ति से भरे रास्ते और पाट इत्यादि के बारे में उसकी राय मानकर चलते थे। पर इतना सब होते हुए भी उनमें कोई नियमबद संगठन था, यह नहीं कहा जा सकता। जहांज पहुँ चते ही माल के लिए सेकड़ों व्यापारियों का शोर मचाना सहकारिता का परिचायक नहीं है ।

जहाज पर व्यापारियों का आपस में किसी तरह के इकरारनामे का पता नहीं बलता, सिनाय इसके कि जहाज किराया करने में उब एक साथ होते थे। जो भी हो, इतना भी सहकार धर्मशास्त्रों और कीटिल्य के सम्भूय उमुख्यान की और इशारा करता है भे।

एक जातक " में कहा गया है कि जनपद में पाँच सौ माहियाँ से जानेवाले दो ब्यापारियों में सामा था। एक दूसरे जातक है में कई व्यापारियों के बीच सामेरारी का उल्लेख है। उत्तरा-पश्च के घोड़े के व्यापारी भी अपना व्यापार साफे में चलाते थे। यह सम्भव है कि इतना भी सहकार चढ़ा--अपरी रोकने के लिए और उचित दाम मिलने के लिए जरूरी था।

व्यापारियों का आपस में इकरारनाभे का कोई उल्लेख नहीं भिलता; पर कूटविश्वक-जातक के अनुसार, सामेदारों का आपस में कोई सममीता रहता था। इस जातक में एक बतुर और दूसरे अस्यन्त चतुर सामेदार का मगना दिया गया है। अस्यन्त चतुर फायदे में अपने सामे का अनुपात एक: दो में रखना चाहता था, गोकि दोनों सामेदारों की पूँजी बराबर लगती थी। पर चतुर अपनी बात पर अदा रहा और मास मारकर अस्यन्त चतुर को उसकी बात माननी पही।

इस युग में महाजनों के चौथरी को श्रेष्ठि कहते थे। इसका नगर में वहाँ स्थान होता था जो मुगल-काल में नगर-सेठ का। राजदरवार में श्रीर उसके बाहर उसका बड़ा मान था। वह व्यापारियों का प्रतिनिधि होता था श्रीर, जैसा कि श्रनेक जातकों में द कहा गया है, उसका पर

१. मेइता, प्रीवृधिस्ट इंडिया, ए० २१६

<sup>₹. 370 1, ₹5, 100, 148</sup> 

३, आ० ३, १२२

४. मेहता, वही

१. जा० १, ४०४

६. जा० ४, ३१०

o, जाo 1, ४०४ से

<sup>=,</sup> जा० 1, 181, २३1

पुरतेनी होता था। अपने सरकारी ओहदे से वह नित्य राजदरबार में हाजिर होता था। मिन्तु बनते समय अथवा अपना धन दूसरों को बाँटते समय उसे राजा की आज्ञा लेनी पहती थी। इतना सब होते हुए भी राजदरबार में मेहमान की अपेन्ना व्यापारी-उसुदाय में उसका पद कहीं के बोत था। महाजन बहुचा रईस होते ये और उनके अधिकार में दास, घर और गोपालक होते थे। देश के सहायक को अनुलेटिठ कहते थे।

जातक-कथाओं से हमें आयात और निर्मात की वस्तुओं का पता नहीं चलता, गोकि इनके बारे में हम अपना कथास दीवा सकते हैं। अन्तरदेशी और विदेशी व्यापार में सूती कपड़े का एक विशेष स्थान था। सूती कपड़े के लिए बनारस के लाल कम्बलों " को तारोध की व्यापारों इसी कपड़े का व्यापार करते थे। जातकों में गम्धार के लाल कम्बलों " को तारोध की गई है। चड़ीयान " तथा शिवि " के शाल बड़े बेशकीमत होते थे। पठानकों के इलाके में को दुम्बर " नाम का एक तरह का उनी कपड़ा बनता था। उत्तरी भारत उनी कपड़ों के लिए प्रसिद्ध था, पर जैसा हम देश चुके हैं, काशो अपने सूती कपड़ों के लिए प्रसिद्ध था। इन कपड़ों को कासी कतम " और काशीय " कहते थे। बनारस की मलमल इतनी अच्छी होती थी कि वह मलमल तेन नहीं सोख सकती थी। बुद्ध का मृत शरीर इसी मलमल में लपेटा गया था। " वनारस में जीम और रेशमी कपड़े भी बनते थे। " वहाँ की मूर्तकारी का काम भी प्रसिद्ध था। " "

हमें इस बात का पता नहीं है कि भारत के बाहर से भी यहाँ कपड़ा आता था अथवा नहीं। इस सम्बन्ध में हम बौद्ध-सादित्य में आये गोणक भ शब्द की ओर ध्यान दिलाना चाहते हैं। वहाँ इसकी ब्याख्या लम्बे बालोंबाले बकरे के चमने से बनी हुई कालीन की गई है। सम्भव है कि यह शब्द ईरानी भाषा का हो। प्राचीन सुमेर में, तहमत के लिए कौनकेस शब्द का व्यव-हार हुआ है जिसका सम्बन्ध गोणक से मालूम पड़ता है। यह गोणक एकबातना भ में बनता था। सम्भव है कि कीनकेस स्थलमार्ग से भारत में पहुँचता था। क्यी तरह से, लगता है, कोजब जो

<sup>9.</sup> Mr. 1, 120, 242, 122

र. जा० ३२३

इ जा० १, इदध

४. बार ६, ४३; ३, २८६

<sup>₹.</sup> जा० ६. ४४; महावसा म, १, ३६

इ. जा० ४, ३५२

e, 310 8, 801

E. 310 8, 801

a. ला० ६, ४७, १११

१० आ० ६, १००

<sup>11.</sup> महापरिनिव्याखसूत्त र।1%

१२. जा० 4, ७७

<sup>12.</sup> alo 8, 188, 188, 148

<sup>18.</sup> डाइजाम्स ऑफ दी दुद, ए॰ 11 से

<sup>12.</sup> देवापोर्त, मेसोपोटामिया, ए० १३४

एक विरोप तरह का कम्बत होता था; मध्य-एशिया से बाता था; क्योंकि इसका बनेक बार उल्लेख मध्य-एशिया में मिले शकीय कागज-पत्रों में हुआ है।

अन्तरदेशो और विदेशी व्यापार में चन्द्रन का भी एक विशेष स्थान था। धनारस चन्द्रन के लिए प्रसिद्ध था। चन्द्रनवूर्ण और तेल की काफी मींग थी। अगरु, तगर तथा कालीयक का भी व्यापार में स्थान था। उ

सिंहत और इसरे देशों से बहुत किस्म के रस्न आते थे जिनमें नीतम, ज्योतिरस (जेस्पर), सूर्यकारत, चन्द्रकारत, मानिक, थिल्लीर, इंटि और यराव आते थे। हाथी रौत का व्यापार खुव चलता था।

जैता कि हम पहते कह आये हैं, महाभारत से तरकालीन न्यापार पर अच्छा अकाश पहता है। राजसूय वस के अवसर पर बहुत से राजे और वरातन्त्र के प्रतिनिधि अपने देशों की अच्छी-से-अच्छी वस्तुएँ युधिष्ठिर को भेंड देने लाये थे। इन वस्तुओं के अध्ययन से हम मध्य-एशिया से लेकर भारत तक के विभिन्न प्रदेशों की न्यापारिक वस्तुओं का अच्छा चित्र खींच सकते हैं।

महाभारत के अनुसार, दिख गु-सागर के होंगों से चन्दन, अगर, रतन, मुझ्य, सोना, चाँदी, हों श्रीर मूँगे आते थे। इनमें से चन्दन, अगर, सोना और चाँदी तो शायद बर्मी और मध्यणशिया से आते थे, मोती और रतन सिंहल से और मूँके भूमध्यसागर से। हीरे शायद बोर्नियों से आते थे।

अपनी उत्तर की दिनिवजय में अर्जुन की हाटक (पश्चिमी तिन्वत) से भीर ऋषिकीं (यू-वी) है से बोड़े मिले तथा उत्तरकृद से लालें और सन्तर। उपर्वृक्त बातों से यह बात साफ हो जाती है कि उत्तरापथ के व्यापार में बोड़े, खालें कीर सन्तर प्रधान थे।

कम्बोज (ताजहेरतान) अपने तेज घोडों, वरवरों, कँटों, कारचीबी कपडों, परमीनों तथा समूरों और खालों के लिए प्रिक्ष था। " "

कविश या काबुल प्रदेश से शराब आती थी। ११ बतुचिस्तान से अच्छी नस्त के बकरे, कॉट और सब्चर तथा कल की शराब और शालें आती थों। १२

<sup>1.</sup> बा० २, १३१, ४, ३०२, गा० ४०

२. जाः १, १२१, २३८; २, २७३

६. सहावमा, ६। ११।१

४. जुल्लबस्म, सामाई

१. महाभारत, २।२७।२४-२६

ब. मा भाव, रारशार-व

७. मा आव, रारधारद

प. स॰ भाव, राष्ट्रकाष्ट्र

६, स॰ माठ, राष्ट्रारः; ४७।४

१०, मा भाव, राष्ट्रश्र राष्ट्राव

<sup>/ 11.</sup> पायिनि, शारावड

<sup>·</sup> १२. स॰ भा॰, रा४१।१०—11

हैरात के रहनेवाले हारहूर शराब भेजते थे तथा खारान के रमठ होंग भेजते थे। स्वांत इत्यादि के रहनेवाले अच्छो नस्त के खचर पैरा करते थे। व्याख और चीन से ऊनी, रेशमी कपड़ों, पश्मीनों और नमदों का व्यापार होता था। उत्तर-पश्चिमी सीमाप्रान्त से अच्छे हथियार, सुरक और शराब आती थी। ४

खसों त्रीर तंगणों द्वारा लाया गया मध्य एशिया का सोना व्यापार में एक खास स्थान रखता था। सोना लानेवाले पिपीलकों की ठीक-ठीक पहचान श्रभीतक नहीं हो सकी है, पर शायद वे मंगोल या तिब्बती थे। भ

पूर्वी भारत में आसाम से घोड़े, यशब और हाथी शैंत की मूठें आती थीं। यशब शायद वर्मा से आता था। मगध से पची कारी के साज, चारपाइयाँ, रथ और यान, मूल और नीर के फल आते थे। विव्वत-वर्मी किरात लोग सीमान्त गरेश से सोना, अगर, रतन, चन्दन, कालीयक और दूसरे सुगन्धित द्वय लाते थे। वे गुलामों तथा कीमती चिड़ियों और पशुओं का व्यापार करते थे। बंगाल और उड़ीसा कमशः कपड़ों और अच्छे हाथियों के लिए मशहूर थे।

म॰ भा॰, २।४७।१३; मोतीचन्द्र, जियोब्रोफिकल ए'ड एक्नोमिक स्टढीज फ्रॉम दी उपायनपर्व, पु॰ ६१

२. म॰ मा॰, रा४७। ११

३. म० मा०, रा४७।२३-२७

४, मोतीचन्द्र, वही, ए० ६८-७१

४. वही, पृ० मा-मरे

इ. म० भा०, राष्ठ्रधा १२-१४

७. मोतीचन्द्र, वही, ए० ७३-७४

म. बही, ए० मर

a. वही, पुर 112-112

# चौथा श्रध्याय

#### भारतीय पर्यों पर विजेता और यात्री

## (मौर्ययुग)

ई॰ पू॰ चौथी सदी से ई॰ पू॰ पहली सदी तक भारतीय महापथ ने बहुत-से उलट-फेर देखे। ई॰ पू॰ चौथी सदी में मगध-साम्राज्य का विकास तथा संगठन श्रीर श्रधिक बदा। विम्वसार द्वारा श्रंगविजय (करीव ४०० ई॰ पू॰) से मगय-साम्राज्य के विस्तार का श्रारम्भ होता है। श्रजातरात्रु ने उतके बाद काशो, को अज श्रीर विदेह पर श्रपना श्रधिकार जमाया। मगय-साम्राज्य इतना बढ़ चुका था कि उसकी राजधानी राजधह से हटाकर गंगा श्रीर सेन के संगम पर स्थित सामरिक महत्त्ववाले पाटलिपुत्र में लानी पढ़ी। नन्दों ने शायद श्रस्थायी तौर से कर्लिंग पर भी श्रधिकार जमा लिया था। पर चन्द्रगुन मौर्य ने श्रपना साम्राज्य भारत के उत्तर-पश्चिमी सीमाप्रान्त तक बढ़ाया। श्रशोक ने कर्लिंग पर धावा बोलकर उसे जीता। ई॰ पू॰ इसरी सदी में भारतीय यवनों ने पाटलिपुत्र पर चढ़ाई की। उनके बाद शक श्रीर पक्षव महापब से भारत में घुसे।

सिकन्दर के भारत पर चढ़ाई करने के सम्बन्ध में यह जान लेना चाहिए कि कबीलों की बगावत की वजह से ई० पू० पाँचवीं सदी के हखामनी साम्राज्य की पूर्वों सीमा सिकुड़ गई थी और सिन्ध तथा पंजाब के गणतंत्र स्वतन्त्र हो गये थे। स्त्राबो का यह बयान कि भारत और ईरान की सीमा सिन्धु नदी पर थी, ठीक नहीं; क्योंकि एरियन के अनुसार ईरानी स्त्रयों का अधिकार लगमान और नगरहार के आगे नहीं था। अधिकार सिक्ट है। उनकी राय में ई० पू० ३२६ के वसन्त के पहले जब सिकन्दर तस्त्रिता पहुँचा उसके पहले उसने हखामनी साम्राज्य की सारी जमीन जीत ली थी। व्यास नदी पर मकद्दनी सिपाहियों की बगावत, औ पूरी की राय में, इस कारण से थी कि वे हखामनी साम्राज्य के लेने के बाद आगे नहीं बढ़ना चाहते थे। सिन्धु नदी के रास्ते से उनके तुरत लौटने के लिए तैयार होने से पता चलता है कि हखामनी साम्राज्य का कुछ भाग जीतने से बाकी वच गया था। ई० पू० ३२५ के वसन्त में सिकन्दर जब सिन्ध के साथ पाँच निद्यों के संगम पर पहुँचा तो वह बेहिस्तान-आभिलेख के अनुसार गन्थार का पुनर्गठन कर चुका था। अस्व कि खार साम हो गया। विज्ञ के साथ पाँच निद्यों के संगम पर पहुँचा तो वह बेहिस्तान-आभिलेख के अनुसार गन्थार का पुनर्गठन कर चुका था। सिन्धु और असिन के संगम तक फैली भूमि में स्त्र पों की नियुक्ति के बाद दारा का हिन्दु-सिन्धु-सिन्ध का सूबा कायम हो गया।

<sup>1.</sup> पूरो, वही, भा० २, पृ० १६६

र. वही, २, ए० १६६-२००

रे. वही, २, पृ०, २०१

उपयुक्त राय को स्वीकार करने में लालच तो होती है, पर उसमें ऐतिहासिकता बहुत कम है। इसका बिलकुत प्रमाण नहीं है कि हखामनी व्यास तक पहुँच गये थे। पौराणिक प्राधार पर तो यही कहा जा सकता है कि म्लेझ सिन्धु के पश्चिम तक ही सीमित थे। एरियन भी इसी बात को मानता है। पर यह बात सत्य हो सकती है कि सिकन्दर प्रपनी विजयों से हखामनी चत्र पियों का पुनरुदार कर रहा था। पंजाब और सिन्ध में हजामनी प्रवराणों की नगर्यता भी इस बात को सिद्ध करती है कि दारा प्रथम की सिन्ध-विजय थोड़े दिनों तक ही कायम रही।

सिकन्दर ने अपनी विजययात्रा खोरासा न लेने के बाद ३३० ई० पू० में आरम्भ की। हमें पता है कि दारा तृतीय किस तरह भागा और सिकन्दर ने कैसे उसका पीछा किया। अपनी इस यात्रा में उसने दो सिकन्दरिया—एक एरिया में और दूसरी दीगयाना में—स्थापित कीं। अपस्थोित्या में पहुँचकर उसने तीसरी सिकन्दरिया बसाई और चौथी सिकन्दरिया की नींव उसने हिंदुकुश के बाद में डाली। इन बातों से यह मतलब निकलता है कि उसने अफगानी पहाइ का पूरा चकर दे डाला और साथ-ही-साथ मार्गों की किलेबंदी भी कर डाली।

िकन्दर के समय हरात में रहनेवाले कबीले हिरोडोटस के समय वहाँ रहनेवाले कबीलों से भिन्न थे। एरियन के अनुसार सरगी लोग जरा अथवा हेलमेंद के दलदलों में रहते थे। अरिआस्पी शायद शकस्तान में रहते थे। जो भी हो, सिकन्दर को कन्धारियों से कोई तकलीफ नहीं मिली। उसने उनके देश से उत्तरी रास्ता पकड़ा जिसकी अभी खोज नहीं हुई है। इस रास्ते पर बर्बर कबीले रहते थे जिन्हें एरियन भारतीय कहता है। श्री पूरो के अनुसार ये हिरोडिस के सत्तवाद अथवा आधुनिक हजारा रहे होंगे।

जैला कि हम ऊपर कह आवे हैं, िकन्दर के रास्ते के पड़ावों का ठीक-ठीक पता नहीं चलता। हमें यह पता है कि आज दिन काबुल-हेरात का रास्ता गजनी, कन्धार और फारा होकर चलता है, पर यह कहना मुश्किल है कि िकन्दर भी उन्हीं पड़ावों से गुजरा। अर्त-कोन और अरिय की िकन्दरिया हेरात के आस-पास रही होंगी। पर दांगिकों की प्राचीन राजधानी दिन्दिन की ओर जरंग की तरफ थी। इससे यह पता चलता है कि प्राचीन पथ हेलमन्द नदी को गिरिश्क में न पार करके िश्वनी के बेस्तई अथवा अरबों के बुस्त जिसे अब हेलमन्द और अरदन्दाव के ऊपर गालेबिस्त कहते हैं, पार करता था। यहाँ अरखोिसिया शुरू होकर हेलमन्द और उसकी सहायक निद्यों की निचली घाटियाँ उसमें आ जाती थीं। इसकी प्राचीन राजधानी और क्षिकन्दरिया शायद हेलमन्द के दार्थे किनारे पर थी, गोकि आधुनिक कन्धार उसके बार्थे किनारे पर है जिससे होकर मुस्लिम-युग में बड़ा रास्ता काबुल को चलता था। पर युवानच्वांक का कहना है कि अरखोिसिया और किपश के बीच का रास्ता अरगन्दाब के साथ-साथ चलता था। जागुड में पुरातत्त्व के निशान मिलने से उस बात की पुष्टि होती है। अनेक प्राकृतिक कठिनाइयों के कारण यह रास्ता बन्द हो गया।

यहाँ यह कयास किया जा सकता है कि अफगानिस्तान के मध्यपर्वत को पार करने के लिए उसने पूरब की ओर कदम बढ़ाये। तथाकथित कोहकाफ पहुँचकर उसने एक और सिकन्दरिया की नींव डाली जो शायद परवान में स्थित थी शऔर जहाँ से बाद में उसने बलब और भारत जाने के लिए सैनिक बेस बनाया।

१. फूरो, वही, भाग २, पु० २०२

सिकन्दर ने ई० पु० ३२६ के वसन्त में अपनी चढ़ाई शुड़ की। बाम्यान का रास्ता वह नहीं ले सकता था; स्थोंकि दुश्मन ने उसपर की सब रसद नष्ट कर दी थी। इसीलिए उसे खावक का रास्ता पकड़ना पड़ा। सम्भव है कि पंजशीर घाटी का रास्ता छोड़कर उसने सालंग और काओशान का पासवाला रास्ता लिया। जो भी हो, उसे दोनों रास्तों से अन्दर पहुँचना जरूरी था। यहाँ से सिकन्दर उत्तर-पिथमी रास्ता लेकर हैबाक के रास्ते खुल्म पहुँचा जहाँ से ताशहरगन होता हुआ वह बजल पहुँचा। लेकिन मजारशरीक के दिन्छन में एक पगडंडी है जो खुल्म नदी के तोड़ों से भीतर धुसती हुई बज़ब पहुँचती है। यह रास्ता लेने का कारण भी दिया जा सकता है। हमें पता है कि अद्रास्प के बाद बजल के रास्ते सिकन्दर ने ओरनोस ( Aornos ) जिसका अर्थ शायद एक प्राकृतिक किला होता है, जीता। इस जगह की पहचान बजल आप पर काफिर किले से की जा सकती है। हमें पता है कि सिकन्दर बिना किसी लड़ाई-फगड़े के बजल पहुँचा और वहाँ उसे जबर्दस्ती बंजु की ओर जाना पड़ा। दो बरस बाद अर्थात् ३२७ ई० पू० के वसन्त में उसने सुग्ध पर चढ़ाई की। चढ़ाई करने के बाद वह बजल लाँडा। उसे पूरे तौर से खत्म करने के बाद उसने भारत का रास्ता पकड़ा और लम्बी मंजिलें मारकर बाम्यान के दर्रे से दस दिनों में हिन्दुक्श पार कर लिया।

एरियन हमें बतलाता है कि कोहकाफ के नीचे सिकन्रिया से सिकन्र उपरिशयेन के सूबे की पूर्वों सीमा पर चला गया। वहाँ से महापथ के रास्ते वह तीन या चार पड़ावों के बार लम्पक अथवा लमगान पहुँचा। यहाँ वह कुछ दिनों तक ठहरा और यहाँ उसकी मुलाकात तल्लिशा के राजा तथा दूसरे भारतीय राजाओं से हुई। सिकन्र ने अपनी सेना को यहाँ चार असमान भागों में बाँउ दिया। एक दल को उसने काबुल नहीं के उत्तरी किनारे पर के पहाड़ों में भेजा। सेना का अधिकतर भाग, पेरिडिकास की अधीनता में, काबुल नहीं के दाहिने किनारे से होता हुआ पुष्करावती और सिन्धु नहीं की ओर बढ़ा। उसी समय सिकन्र ने अधेना देवी को विश्व में दी और निकिया नाम का नगर बसाया जिसके भग्नावशेष की खोज हमें मन्दरावर और चारबाग को अलग करनेवाले रास्ते पर करनी चाहिए। राजा की अलग करनेवाले रास्ते पर करनी चाहिए।

सेना का प्रधान भाग काबुल नहीं का उत्तर किनारा पार करके तथा नगरहार में कुछ और सेना लेकर एक किले पर ट्रम्म जहाँ राजा हिस्त ने उसे रोकने का वृथा प्रयस्त किया। यहाँ काबुल और लएडई निर्धों के भूमर में एक स्थान प्रांग है जहाँ चारसहा के भीटों में प्राचीन पुष्करावती के अवशेष छिपे हैं। इस नगरी को परास्त करने में कुछ महीने लगे। सिकन्दर भी अपनी सेना से वहाँ आ मिला था। पुष्करावती को परा-उपरिशयेन (लमगान और सिन्धु के बीच ईरानी गन्धार) के कुछ भागों से जोड़कर एक नई चत्रपी का संगठन किया गया। यहाँ से, महापथ होकर वह सिन्धु मरी पर पहुँचा, पर कारखात्रश, उसने नहीं को उदमाएड पर पार नहीं किया। उसने अपने सेनापितयों को पुल बनाने की आज्ञा दी, पर वसन्त की बाढ़ के कारख पुल न बन सका। जब यह सब बलेड़ा हो रहा था उसी समय सिकन्दर औनोंस में छिपे कबीलों से भिड़ रहा था। ऐसा करने के लिए उसे ऊपर बुनेर की और जाना पड़ा। इसी बीच में सिकन्दर के सेनापितयों ने चगड और अम्ब के बोच पुल बना लिया। यहाँ से तज्वशिला तीन पड़ा बों का रास्ता था।

<sup>9</sup> वही .पू० २०३

२. वही पृ० २०४

धिकन्दर की उड़ीयान (फुनार, स्वात, बुनेर) के कांकितों के छाव खूनी लड़ाइयाँ लड़नी पड़ीं जिनमें उसे एक बरस लग गया। पर कुनार पार करते ही वह बाजीर के अस्पर्धों, पंजकीरा के गौरैयनों तथा स्वात के अस्प्रकेनों पर टूट पड़ा। धिकन्दर की इन लड़ाइयों में दी जगहें प्रसिद्ध हैं, एक है न्याया, जहाँ से उसने दायोनिअस की नकत की, और दूसरी अोनीस, जहाँ उसने हेराकत की भी मात कर दिशा। ओनीस की पहचानने का बहुत-से बिद्धानों ने प्रयत्न किया है। सर ऑरेल स्टाइन इसे धिन्य से स्वात की अजग करनेवाजी चड़ान मानते हैं।

सिन्य पार करके विकार तहारिका पहुँचा जहाँ आभि ने उसका स्वागत किया। इसके बार वहाँ उसका दरवार हुआ। पर फेतम के पूरव में पौरवराज इन आगन्तुक निपत्ति से शंकित था और उसने विकार का सामना करने की तैयारों की। उसके आहान की स्वीकार करके सिकन्दर कीज के साथ मेलम पार करने के लिए आगे बड़ा। ई० प्० ३२६ के वर्सत में आधुनिक फेतम नगर के कहीं आप-पास पौरव-सेना इकट्ठी हुई। सिकन्दर के वें ने पुरुराज के कमजोर विन्दुओं पर धावा बीत दिया। आबिरो लवाई हुई जिसमें पुरु हार गया। पर उसकी वौरता से असन्त होकर सिकन्दर ने उसका राज्य उसे वापस कर दिया।

पीरव-सेना की हार के बाद महापथ से सिकन्दर आसे बढ़ा । जेनाव के स्त्रीचकायनों ने तथा अभिसार के राजा ने उसकी अधीनता स्वीकार कर सी। अधिक कीज आ जाने पर उसने चेनाव पार किया और एक दसरे पौरव राजा की हराया । इसके बाद वह रात्री की और बढ़ा तथा चेनाव और रावी के बीच का विजित प्रदेश अपने मित्र पुरु की सींप दिया। अपने इस बदाव में मकदूनों सेना हिमालय के पाद-पर्वतों के साय-साय चली । रावी के पूर्व में रहनेवाले अद्धों ने ती आत्मसमर्थण कर दिया, पर कठों ने लहाई ठान दी | वे एक नोचो पहाड़ी के नीचे शकटब्युह बनाकर खड़े हो गये। इस ब्यूट की रचना गाड़ियों की तीन कतारों से की गई थी जो पहाड़ी की तीन कतारों से बेरकर शिविर की रखा करती थी। र इतना सब करके भी बेबारे हार गये। असतसर के पास के सीम प्रदेश के स्वामी सुमृति ने सिकन्दर की अवीनता स्वीकार कर ली। इसके बाद पूरव की ओर चतती हुई धिकन्दर की सेना ज्यात नहीं पर पहुँची। इसके बाद गंगा के मैदान में पहुँचने के लिए केवल सतलज नदी पार करना बाको रह गया। व्यास पर पड़ाव डाते हुए क्षिकन्दर ने भगतराज से मगध-सामाज्य की प्रशंसा सुनी और उससे लहना चाहा। पर इसी बीच में गुरहासपुर के बास-पास उसकी सेना ने बागे बढ़ने से इनकार कर दिया और वेबस हो कर सिकन्दर को उसे लौटने को आजा देनी पड़ी। सेना महामार्ग से फेलम पहुँची, पर विकन्दर ने सिन्धु नदी से बाजा करने की ठानी और घरवसागर से काबुल पहुँचने का निश्चव किया। हेमन्त बेड़ा तैयार करने में गुजरा। यह बेहा नियर्कत के अवीन कर दिया गया और यह निवाय किया गया कि वेहे की रचा के लिए फेतम के दोनों किनारों पर फीजें कृच करें। सब-कृड़ तैयारी हो जाने पर विकन्दर ने बिन्न, फेतन और चेनार नहियों तथा अपने देन राओं की विल दी और वेना खोल देने का हुक्म दिया। एरियन के बातुसार र वेदे की सफतता के लिए गाते-बजाते हुए भारतीय नदी के दोनों किनारों पर दौड़ रहे थे। दस दिनों के बाद बेड़ा फेलम और खेनाव के संगम पर पहुँचा । यहाँ चर्मवारी शिवियों ने सिकन्दर की मातहती स्वीकार कर ली । पर कुछ और नीचे जाने पर चुद्रक-मालवों ने लहाई छैड़ दी। उन्हें हराने के लिए सिकन्डर ने सेना के साथ उनका पीड़ा किया और शायद मुक्तान में उन्हें हराया, गोकि ऐसा करने में वह अपनी जान ही सो चुका था।

<sup>1.</sup> भानाबेसिस, ४।२२

जुद्रकमालव-विजय के बाद मकरूनी बेबा और सेना आगे बढ़ी। रास्ते में उनसे श्रंबष्ट (Abastane), जित्रय (Xathri) और वसाति (Ossadoi) से मेंट हुई किन्हें सिकन्दर ने अपनी चतुराई अथय युद्ध से हराया। अन्त में फौज बेनाव और मेलम के संगम पर पहुँची। ई॰ पू॰ ३५५ के आरम्भ में बेबा यहाँ ठहरा। संगम के नीचे नाहाणों का गणतन्त्र था। अपने जोर से आगे बदकर विकन्दर सीरिड की राजधानी में पहुँचा और वहाँ भी एक विकन्दिरया की नींव बाली। इस जीत्र को सायद विकन्दर ने सिन्ध को जनवी बना दिया। सिन्ध-चेनाव-संगम और देख्टा के बीच मृषिक (Musicanos) रहते थे जिनकी राजधानी शायद अलोर थी। विकन्दर ने चन्हें हराया। मृषिकों के शत्र अम्बुकों (Sambos) की उनके बाद बारो आई और वे अननी राजधानी विन्दमान में हराये गये। जाह णों ने तिकन्दर के साथ बोर युद्ध किया जिससे कोधित होकर विकन्दर ने करले-आम का हुक्म दे दिया।

पाताल (Patiala) जहां किन्य की दो धाराएँ हो जाती थी, पहुँ जने के पहले सिकन्दर ने अपनी सेना के एक तिहाई माग को कन्धार और सेस्तान के रास्ते स्वदेश लीट जाने की आज्ञा दी। स्वयं आगे बढ़ते हुए उन्ने पाताल (शायद अक्ष्माचार) को दलल कर लिया। बाद में उन्ने नहीं की पथिमी शाला की स्वयं जीच-पड़ताल करनी चाही। बेहा चलाने की उन्न गहबढ़ी के बाद उस कलड़ प्रदेश के निवासियों ने मकदनियों की समुद्र तक पहुँचा दिया। समुद्र और अपने पितरों की पूजा के बाद सिकन्दर पाताल लीट आया और वहाँ अन्तरराध्नीय ज्यापार के

लिए नदी पर टाक और गोदियाँ बनवाने की आजा दी।

विकन्दर ने मकरान के सास्ते स्वदेश लीटने का निश्चय किया और अपने वेहे की शिन्ध के मुद्दाने से कारस की खाड़ी होते हुए लीटने का हुक्म दिया। अपनी स्थलसेना के साथ वह हव नदी की और चल पड़ा। वहाँ उसे पता लगा कि वहाँ के वारान्दे आरब ( Arbitae ) उसके डर से भाग गये थे। नदी पार करने के बाद उसकी ओरित ( Oritae ) लोगों से मेंड हुई और उसने उनकी राजधानी रंबकिया ( Rhambakia ) पर जिसकी पहचान शावद महाभारत के बैरामक से की जा सकती है, दखल जमा लिया। इसके बाद वह गेद्रोधिया ( बर्जूनिस्तान ) में घुला। वह बराबर समुद्री किनारे के साथ-शाय चलकर उस प्रदेश में अपने वेहे के लिए खाने के डोपो और पानी के लिए कुँ औं का प्रवस्थ करता रहा। इस भवेकर रेगिस्तान की पार करने के बाद विकन्दर भारतीय इतिहास से ओमल हो जाता है।

पहले के बन्दोबस्त के अनुसार, नियर्कस किय्ब के पूर्वी मुहाने से ई० पू० ३२% के अक्टूबर में अपने जहांजी केई के साथ रवाना होतेवाला था, पर धिन्ध के पूर्व में बसनेवाल कवाजों के उरे से बह मन्यूबा पूरा नहीं हुआ। नई ब्यवस्था के अनुसार, बेबा जिन्य की पितमी साला में लाया गया; पर यहाँ भी तिकन्दर के चले जाने पर उसे मुसीबलों का सामना करना पढ़ा जिनसे तम आकर उसने वितन्यर के अन्त में ही अपने बेबें का लगर बंदा। वेदा 'काइनगर' से कूच करके सामद कराची पहुँ चा और वहाँ अनुकूल बायु के लिए प्रवीस दिनों तक उद्दरा रहा। वहाँ से सलकर बेदा हव नदी के मुहाने पर आया। हिंगोल नदी के मुदाने पर लोगों ने उसका मुकाबला किया, पर वे मार दिये गये। वहाँ पाँच दिन उदरने के बाद बेबा रास भलन होता हुआ नारत की सीमा के बादर चला गया।

१, सावो, ११। सी । ७३१

भारत पर लिकन्दर का धावा भारतीय इतिहात की चिवाक घटना थी। उसके लीट जाने के बीत बरत के बन्दर ही चन्द्रगुव मीर्य ने पंजाब की बोर खपना रुख फेरा, जिसके फलस्वरूप विकादर की लाशीयों के दुक्के दुक्के ही भये। केवल इतना ही नहीं, भारतीय इतिहास में शायद सर्व थया, विल्यु रूस के अधिकृत प्रदेश, पूर्वों खरुगानिस्तान में भारतीय सेना युस गई। करीब ई० पू० ३०५ के, अपने सामाज्य की बाता करते हुए विल्यु रूस महापथ से सिन्धु नहीं पर खाया और वहीं वर्द्रगुत भीर्य से सब्धा में इंडिंग हमें उस में दे का इतना ही नतीजा मातूम है कि विल्यु कस खपने राज्य का छुद्ध भाग मीर्यों की देने के लिए तैयार हो गया। स्त्राचों और बहे बिनी के अनुसार, विल्यु कस ने अरसीतिया और गई। सिया की खप्रपियों तथा खरिय के चार जित चन्द्रगुत की दे दिये। भी पूरों की राय है कि ४०० हाथियों के बरले इस पहाड़ी प्रदेश के देने में विल्यु कस ने कोई खारमत्यान नहीं खिलाया; नयोंकि उसने खरिय का सबसे खच्छा भाग अपने लिए रख छोता। से किसी का मीर्यों के साथ खच्छा सम्बन्ध था जिसके फलस्वरूप मेगास्थनीज, डायोनिस्स, दायोनिस्स दूत बन इर महापथ से पाड़ित्रपुत्र पहुँचे।

पर ऐसी अवस्था बहुत दिनों तक नहीं चली। अशोक की मृत्यु (ई॰ पू॰ करीब २३६) के बाद मीर्य-आमाज्य द्विल-मिल होने लगा। से कियों की भी वही हालत हुई। बायोडोर ने बलन में अपनी स्वतन्त्रता की घोषणा कर दी और अरतक (Arsaces) ने ईरान में। अन्तिओ व (Antiochus) ने इन बगावतों की दबाते का दुधा प्रयत्न करते हुए बज़ल पर धादा बोल दिया, पर वहीं मूथीरम (Euthydemus) ने अपने की बलत के किले में बंद कर लिया। दो बरस तक घरा डालने के बाद वर्बर जातियों के हमलों के आगत भय से घबराकर दोनों में मुलह हो गई। इसके बाद अन्तिओंक ने भारत की यात्रा की जहाँ गन्धार, उपरिश्चिन और अरखोंसिया के अविराज सुभगसेन से उसकी मुलाकत हुई। यह मुभगसेन शायद मीर्यों का प्रादेशिक वा जो मीर्य-सामाज्य के पतन के बाद स्वतन्त्र हो गया था।

जब भारत के उत्तर-पिश्वनी भाग में ये घटनाएँ घट रही थीं उनी समय, जैन-अनुभूति के अनुशार, अशोक का पोता सम्प्रति मध्यदेश, गुजरात, दिश्वन और मैसूर में अपनी शिक्त बढ़ा रहा था। ऐसी अनुभूति है कि उसने २५ दे राज्यों को जैन साधुओं के लिए ग्रम्य बना दिया। उपने अपनी शिक्त बढ़ाने के लिए अपने सैनिकों को जैन साधुओं के लेप में आन्त्र, दाविड, महाराष्ट्र, इडक (इगे) तथा सराष्ट्र, जैसे भी वामान्तों को भेजे। उपयुक्त बातों से पता चहता है कि अशोक के बाद ही शावद महाराष्ट्र, सराष्ट्र, और मैसूर मौर्य-सामाज्य से अलग हो गंव थे जिससे सम्प्रति को उन्हें किर से जीवने की आवस्यकता पहीं। आन्त्र तथा दाविड में सेना मेजकर उसने दिन्न में अपना सामाज्य बढ़ाया।

<sup>1.</sup> केंडिज हिस्ट्री, सा० 1, ए० ४३१

र. फूरो, वही, भा० र, गु० २०६-२०३

कादीशचन्द्र जैन, लाइफ इन प्रोंट इंडिया ऐजड बिपिक्टेड बाइ जैन केनन्स,
 १० २४०, बम्बई १६४७

४. वर्श, ए० ३३३

उपश्कृत कथन से पता चनता है कि शायर जैन-साहित्य के २५ रे राज्य मौर्य-साम्राज्य की भुक्तियाँ थीं। हिन देशों की तालिका निज्नतिवित है।

|     | राज्य ऋथवा भुक्ति | राजधानी               |
|-----|-------------------|-----------------------|
| 9   | मगध               | राजगृह                |
| 3   | श्रंग             | चम्पा                 |
| 3   | वंग               | तामलिति (ताम्रलिप्ति) |
| 8   | कलिंग             | <b>कंच</b> रापुर      |
| X   | काशी              | वागारिस (बनारस)       |
| ş   | कोसन              | साकेत                 |
| و   | कुरु              | गयपुर अथवा हस्तिनापुर |
| 5   | कुसहा             | सोरिय                 |
| 3   | पंचाल             | कंपिल्लपुर            |
| 90  | जंगल              | श्रहिन्ता ।           |
| 99  | मुराष्ट्र         | बारवइ, द्वारका        |
| 93  | विदेह             | मिहिला, मिथिला        |
| 93  | वच्छ (वत्स)       | कोसम्बी               |
| 78  | संडिल्ल           | नंदिपुर               |
| 92  | मलय               | भहिलपुर               |
| 95  | व (म) च्छ         | वेराड                 |
| 90  | वरणा -            | यर जा                 |
| 9=  | दशग्णा (दशार्ण)   | मतियावई (मृतिकावती)   |
| 38  | चेरि              | मुत्तिवर्             |
| 20  | सिन्धु-सोवीर      | बीइभय (वीतिभय)        |
| २१  | सूरसेन            | महुरा (मधुरा)         |
|     | भंगि              | पावा                  |
| 23  | पुरिवट्टा         | मासपुरी               |
| 28  | कुणाला            | सावत्यी (श्रावस्ती)   |
| र्य | लाट               | कोडिवरिस (कोडिवर्ष)   |
| 373 | केगइ ग्रद         | सेयविया               |
| -   |                   | 50                    |

उपर्युक्त तालिका से पता चलता है कि मौर्य-युग में बहुत-से प्राचीन नगर नष्ट हो चुके थे ख्रीर उनकी जगह नये शहर बस गये थे। किपलवस्तु का इस तालिका में नाम नहीं मिलता। यह भी बताना मुश्किल है कि मगध की मौर्यकालीन राजधानी पाउलिपुत्र की जगह प्राचीन राजधानी राजगृह का नाम क्यों ख्राया है। शायद इसका यह कारण हो सकता है कि मौर्य-युग में भी राजगृह का धार्मिक ख्रीर राजनीतिक महत्व बना था। अंग की राजधानी चम्पा ही बनी रही; पर वंग की राजधानी ताम्रतिप्ति इसलिए हो गई कि वहीं महापथ समाप्त होता था और उसका

१. वृह० कल्पसूत्र भाष्य, ३१६१ से

इन्द्ररगाह अंतरदेशीय त्रौर अन्तरराष्ट्रीय व्यापार के लिए पिन्छ था। अशो ह द्वारा विजित कलिंग की राजधानों कंचनपुर का पता नहीं चलता; पर यह एक बन्दरगाह था जिसके साथ लंका का व्यापार चलता था। वहुत सम्भव है कि यहाँ कितंग की राजधानी दंतपुर से तात्पर्य हो जिसे टाल्मी, ने पलुर कहा है, जो श्री लेवी के अनुसार, दन्तपुर का तामिल रूपान्तरमात्र है। काशी की राजधानी बनारस ही बनी रही। लगता है, प्राचीन कोसल तीन भुक्तियों में बाँट दिया गया था। खास कोसल की राजवानी साहेत थी, कुणाला की राजधानी श्रावस्ती थी और सांडिल्ल (शायर संडीला, लखनऊ के पास) की राजधानी निरयुर थी। कुरुदेश की राजधानी पहले की तरह हस्तिनापुर में बनी रही। कुशावर्त यानी कान्यकुब्ज की राजधानी सोरिय यानी त्राधिनिक सोरों में थी। दिवाण पंचाल की राजधानी कम्पिल्लपुर यानी त्राधिनिक कम्पिल में थी। उत्तर पंचाल की राजधानी अहि अत्रा थी। प्राचीन सुराष्ट्र की राजधानी द्वारावती भी ज्यो-की-त्यों बनी रही। विदेह की राजधानी मिथिला यानी जनऋपुर थी। वैशाली का उल्लेख नहीं श्राता । वत्सों की राजधानी कौशाम्बी भी ज्यों-की-त्यों वनी रही । मत्स्यों की राजधानी वेराड में थी जिसकी पहचान जयपुर में स्थित बैराट से, जहाँ अशोक का एक शिलातेव मिला है, की जाती है। वरणा यानी आधुनिक बुलन्इशहर की राजधानी की अच्छा कहा गया है जिसका पता नहीं चलता । पूर्व मालवा यानी दशार्ण की राजधानी मृतिकावती थी। पश्चिमी मालवा की राजधानी उज्जयिनी का न जाने क्यों उल्लेख नहीं है। बुन्देलखगड के चेहियों की राजधनी शुक्तिमती शायद बान्दा के पास थी । छिन्धु-सोवीर की राजधानी वीतिभयपत्तन (शायद भेरा) में थी। मथुरा सुरसेनप्रदेश की राजधानी थी। श्रंगदेश (हजारीबाग श्रोर मानभूम) की राजधानी पावा थी तथा लाटदेश (हुगली, हबड़ा, वर्दवान और मिदनापुर का पूर्वी भाग) की राजधानी कोटिवर्ष में थी। केकपत्रप्रद की राजधानी शायद श्रावस्ती और किपलवस्तु के मध्य में नेपालगंज के पास थी।

उपयुक्त राजधानियों की जाँच-पहताल से पता चलता है कि महाजनपथ वसे ही चलता था, जैसे बुद्ध के समय में । कुरुचेत्र से उत्तर-उत्तर होकर जानेवाले रास्ते पर हस्तिनापुर, ब्राहिछत्रा, कुणाला, सेतन्था, श्रावस्ती, मिथिला, चंपा ब्रौर ताम्रलिप्ति पहते थे। गंगा के मैदान के दिच्चणी रास्ते पर मथुर, किप्पिल्ल, सीरेय्य, साकेत, कोष्ठाम्बी ब्रौर बनारस पहते थे। बाकी राजधानियों के नाम से भी मालवा, राजस्थान, पंजाब तथा सुराष्ट्र के पर्यों की ब्रोर इशारा है।

2

ऊपर हमने मौर्य-युग में प्राचीन जनपर्थों के इतिहास की खोर दृष्टिपात किया है। भाम्यवश कौटिल्य के अर्थशास्त्र में प्राचीन महापथ और समुद्री मार्गों के बारे में कुछ ऐसी बातें बच गई हैं जिनका उल्लेख दूसरी जगहों में नहीं होता। अर्थशास्त्र से पता चलता है कि अन्तर-देशीय और अन्तरराष्ट्रीय व्यापार की सफलता का अधिक श्रेय सार्थवाहों की उरालता पर निर्भर रहता था, पर सार्थवाह भी अपनी मनमानी नहीं कर सकते थे। राज्य ने उनके लिए कुछ ऐसे नियम बना दिये थे जिनकी अवहेलना करने पर उन्हें दशह का भागी होना पड़ता था।

१. जैन, वही, ए॰ २४२

अन्तरदेशीय और अन्तरराष्ट्रीय व्यापार के कुशलतार्श्वक चलने के लिए चुस्त राजकर्म, सेना का आधानी के साथ संचालन और सड़कें आवश्यक थां। रथ-पथ (रथ्या), बन्दरों को जानेवाले राजपथ (दोणमुख), सूबों की राजधानियों को जानेवाले पथ (स्थानीय), पड़ोसी राष्ट्रों में जानेवाले पथ (राष्ट्र) और चरागाहों में जानेवाले पथ (विवीतपथ) चार दराड, यानी २४ फुट चौड़े होते थे। सयोनीय (१), फौजी केंग्प (व्यृह), श्मशान और गाँव की सड़कें आठ दराड, यानी, ४५ फुट चौड़ी होती थीं। सेतु और जंगलों को जानेवाली सड़कें २४ फुट चौड़ी होती थीं। सुरिखत हाथीवाले जंगलों की सड़कें दो दराड यानी १२ फुट चौड़ी होती थीं। रथपथ ९५ फुट चौड़ी होती थें। पशुपथ केवल ३ फुट चौड़े होते थे।

त्र्यशास्त्र से यह भी पता चलता है कि किले में बहुत- धी सड़कें और गलियाँ होती थीं। किले के बनने के पहले उत्तर से दिक्खन और पूरव से पिंधम जाने बाली तीन-तीन सड़कों के

स्थान निर्धारित कर दिये जाते थे।

अर्थशास्त्र में एक जगह र स्थल और जलमार्गों की आपेचिक तुलना की गई है। प्राचीन श्राचार्यों का उशहरण देते हुए कौटिल्य का कहना है कि उनके श्रनुसार स्थलमार्गों की अपेचा -समुद्र श्रौर निद्यों के रास्ते श्रच्छे होते थे। उनकी श्रच्छाई माल ढोने में कम खर्च होने से ज्यादा फायदा होने की वजह से थी। पर कौटिल्य इस मत से सहमत नहीं थे। उनके अनुसार जलमार्गी में स्थायित्व नहीं होता था तथा उनमें बहुत-सी ऋइचनें और भय थे। इनकी तुलना में स्थलमार्ग सरल थे। समुद्री मार्गों की कठिनाइयाँ दिखाते हुए कौटिल्य का कहना है कि दूर समुद्र के रास्ते की अपेचा किनारे का रास्ता अच्छा था; क्योंकि उशपर बहुत-से मान वेचने-खरी इनेवाले बन्दर/ (पर्ययत्तन) होते थे। उसी कम से, नहीं के रास्ते समुद्र की कठिनाइयों के न होने से सरल थे तथा कठिनाइयाँ त्र्याने पर भी त्र्यासानी से उनसे छुटकारा पाया जा सकता था। प्राचीन त्र्याचार्यो के अनुसार, हैम बतमार्ग श्रथवा बज्जल से हिन्दुकरा होकर भारत का मार्ग दिज्ञिणपथ, यानी, कौशाम्बी-उउजैन-प्रतिष्ठान, के रास्ते से अच्छा था। पर कौटिन्य इस मत से भी सहमत नहीं थे; क्योंकि उनके अनुसार हैमवतमार्ग ५र सिवाय घोड़ों, ऊनी कपड़ों और खालों की छोड़कर दूसरा व्यापार नहीं था, पर दिख्णपथ पर हमेशा शंख, ही, रत्न, मोती ख्रौर सोने का व्यापार चलता रहता था। दिल्लिएपथ में भी वह रास्ता अच्छा समभा जाता था, जो खदानवाले जिलों को जाता था, और इसलिए व्यापारी उसका बराबर व्यवहार करते रहते थे। यह रास्ता कम खतरेवाला त्रार कमलर्चि था तथा उसपर माल श्रासानी से खरीदा जा सकता था। कौंटिल्य बैलगाइी के रास्ते ( चक्रपथ ) और पगडंडी ( पादपथ ) में चक्रपथ को इसलिए बेहतर मानते थे कि इसपर भारी बोम त्रासानी से ढोये जा सकते थे। श्रन्त में कौंटिल्य इस नतीजे पर पहुँचते हैं कि सब देशों और सब मौसिमों के लिए वे सड़कें अच्छी हैं जिनपर ऊँट और खच्चर आसानी से चल सकें।

मार्गों के बारे में ऊपर की बहस से पता चलता है कि बलख और पाटलिपुत्र के बीच और पाटलिपुत्र और दिख्या यानी प्रतिष्ठान, के बीच राजमार्ग थे जिनपर होकर देश का ऋषिक व्यापार चलता था। शायर कहर बाह्मण होने की वजह से कौटिल्य को समुद्रयात्रा किचकर नहीं थी; पर अर्थशाश्र की मर्यादा मानकर उन्होंने समुद्रयात्रा के विरुद्ध धार्मिक प्रमाण न देकर केवल उसमें आनेवाली विपत्तियों की ओर ही संकेत किया है।

१. अर्थशास्त्र, शामा शास्त्री का अनुवाद, ए० ५३, मैसूर १६२६

२, वही, ए॰ ३२म

भारतीय सइकों के बारे में युनानी लेखकों ने भी थोड़ा-बहुत कहा है। चन्द्रगुप्त के दरबार में सिल्युक्स के राजदूत भेगास्थनीज ने उत्तर भारत की पथ-पद्धित के बारे में कहीं-कहीं कुछ कहा है। एक जगह उसका कहना है कि भारतीय सइकों बनाने में बड़े कुशत थे। सइकों बनाने के बार हर दो मील पर स्तम्भ लगाकर वे दूरी और उपमार्गों की ओर संकेत करते थे। "एक दूसरी जगह उसका कहना है कि राजमार्ग पर पड़नेवाले पड़ावों का प्रामाणिक खाला रखा जाता था। र रास्ते में यात्रियों के आराम का प्रबन्ध होता था। अशोक के एक अभिलेख से पता चलता है कि यात्रियों के आराम के लिए राजा ने रास्तों पर कुँए ख़रवाये थे और पड़ लगवाये थे। 3

पाटिलिपुत्र में नगर के छः प्रबन्धक बोर्डों में दूसरा बोर्ड बिदेशियों की खातिरदारी का प्रबन्ध करता था। उनके लिए वह ठहरते की जगह की व्यवस्था करता था और विदेशियों के नौकरों की मारकत उनकी चाल-चलन पर बराबर निगाह रखता था। जब वे देश छोड़ते थे तब बोर्ड उनको पहुँचवाने का प्रबन्ध करता था और अभाग्यवश यदि उनमें से किसी की मृत्यु हो गई तो उसके माल को उसके रिस्तेदारों के पास भिजवाने का प्रबन्ध करता था। बीमार यात्रियों की सेवा-टहल का भी वह प्रबन्ध करता था और मृत्यु हो जाने पर उनकी अन्तिम किया की व्यवस्था का भार भी उसपर था। भ

अब यहाँ प्रश्न उठता है कि मौर्य-युग में भारत का किन-किन देशों से व्यापारिक और सांस्कृतिक सम्बन्ध था। जैसा हम ऊपर देख आये हैं, बलस के साथ पाटलिपुत्र का व्यापारिक सम्बन्ध था । बहुत-से दूसरे रास्ते भी पाटलिपुत्र का सम्बन्ध दूसरी राजधानियों त्रीर बन्दरगाहों से जोड़ते थे। समुद्र के किनारे के रास्तों से भी भारतीय बन्दरगाहों में काफी व्यापार चलता था। प्वीं समुद्रतर पर ताम्रतिप्ति और पश्चिमी समुद्रतर पर भवकच्छ के बन्दरों से लंका और स्वर्णभूमि के साथ व्यापार होता था। हमें इस बात का पता नहीं कि इस युग में जहाजों से भारतीय फारस की खाड़ी में कहाँ तक पहुँचते थे। पर इस बात की पूरी सम्भावना है कि उनका इस रास्ते से होकर बाबुल के साथ व्यापारिक सम्बन्ध था। अर्थशास्त्र में सिकन्दरिया से याये हुए में ग के लिए अलसन्दक शब्द का व्यवहार हुआ है, पर शायद यह शब्द बाद में अर्थशास्त्र में घुस गया। इस बात में बहुत कम सन्देह है कि भारतीयों को लालसागर के बन्दरगाहों का पता था. गोकि वे अरबों की वजह से, जिनके हाथ में उस प्रदेश का पूरा व्यापार था, बहुत कम जाते थे। स्त्राबोभ इस सम्बन्ध में एक विचित्र घटना का उल्लेख करता है जो मौर्य-युग के कुछ ही काल बाद घटी। उसके अनुसार, मिख़ के राजा यूरेगेटिस द्वितीय के राज्यकाल में, सिजीकस के निवासी युडोक्सस ने नील नरी की छान-बीन के लिए एक यात्रा की। उसी समय यह घटना घटी कि अरब की खाड़ी के किनारों के रज्ञ यूरेगेटिस के सामने एक भारतीय नाविक को लाये और बनलाया कि उन्होंने उसे एक जहाजन्पर अधमरा पाया था। उसके बारे में अथवा उसके देश के बारे में उन्हें कुत्र पता

१. जे॰ डब्लू॰ मेक्किंडल, एंशेंट इपिडया ऐगड डिलकाइब्ड बाई मेगास्थनीज एगड एरियन, क्रोमेंट ३४, ए॰ कः, लंडन १८७७

२. वही, फ्रोगमेंट, ३; एरियन, इशिडका, २।१।६; ए० १०

३. भांडारकर, खशोक, पृ० २७६

४. मेफिंडब, बही, क्रोग० ३४०, ए० ८७

४. स्त्राबो, २।३।८

नहीं था; क्योंकि िवाय अपनी भाषा के वह दूसरी कोई भाषा नहीं बोत सकता था। राजा का उस नाविक के प्रति आकर्षण बढ़ा और उसने उसे युनानी पढ़ाने का बन्दोबहत कर दिया। युनानी भाषा में कुछ प्रगति कर लेने के बाद उस नाविक ने बतलाय। कि उसका जहाज भारतीय उसुदी किनारे से चला था; पर राहता भूतकर वह भिल्ल की और आप पड़ा। राहते में उसके और साथी भूव-प्यास से मर गये। इस शर्त पर कि उसे अपने देश लौट जाने की आजा दे दी जायगी, उसने युनानियों को भारत का राहता दिखला देने का बादा किया। भिल्ल से जो लोग भारत में जे गये उनमें यूडॉक्स भी था। कुछ दिनों के बाद वह दत सकुरात अपनी यात्रा समाप्त करके बहुमूल्य रहनों और गन्ध दन्यों के साथ भिल्ल लौट आया।

अर्थशास्त्र के अध्ययन से यह पता लगता है कि राज्य की देश के जलमार्गे का पूरा खगात रहना था और उनकी व्यवस्था के तिए ही नौकाध्यक्त की नियुक्ति होती थी। २ इस कर्मचारी के जिस्से समुद्र में चलनेत्राले जहाजों (समुद्रसंयान) तथा नही के महानों, फीतों इत्यारि में चलतेवाली नावों का खाता होता था। बन्दरगाहों से चलने के पहले समुद्री यात्री राजा का शुल्कभाग श्रदा कर देते थे। राजा के निज के जहाजों पर चत्तेनाले यात्रियों की महसूल ( यात्रांनेतन ) भरना पड़ता था। जी लीग राजा का जहाज शंब और मोती निकालने के लिए व्यश्हार करते थे वे भी नाव का भाड़ा (नौकाहाडक) श्रदा करते थे। उनके ऐसा न करने पर उन्हें इस बात की स्वतन्त्रता थी कि वे अपनी नावें काम में ते आवें। नौकाध्यत् बड़ी सख्ती के साथ प्रत्यपत्तनों में चतनेवाते रीत-रवाजों ( चरित ) का पालन करता था श्रीर बन्इरमाहों के कर्मचारियों की निगरानी करता था। जब तूकान से ट्रटा-प्रटा ( गृहवाताहत ) जहाज बन्दर में धुसता था तो नौकाध्यन्त का यह कर्ता व्य होता था कि वह यात्रियों श्रीर नात्रिकों के प्रति पैत्रिक स्नेह दिखलाये। समुद्र के पानी से खराब हुए माल के ढोतेवाले जहाजों पर या तो कोई शुल्क नहीं लगता था और अगर लगता भी था तो याथा । इस बात का लयाल रखा जाता था कि वे जहाज किर मौसम में ही अपनी यात्रा कर सकें। समुद्र के किनारे के बन्दरों को खूनेवाले जहाजों को भी वहाँ के शुल्क अदा करने पड़ते थे। नौकाध्यक्त को इस बात का अधिकार था कि वह डाकेमार (हिंसिका) जहांजी की नष्ट कर दे अर उन जहाजों को भी, जो बन्दरगाह के आचारों और नियमों का पालन नहीं करते थे।

मराहूर व्यापारियों और उन विदेशी यात्रियों को, जो अक्सर अपने व्यापार के लिए इस देश में आते थे, नौकाध्यत्त विना किसी विध्न-बाधा के उतरने देता था; लेकिन जिनके बारे में औरत के भगाने का सन्देह होता था, डाकू, डरे-घबराये हुए आहमी, विना असबाब के यात्री, छुरुवेश में यात्रा करनेवाले नये-नये संन्यासी, वीमारी का बहाना करनेवाले, विना खबर दिये कीमती माल ले जानेवाले, छिपाकर विष ले जानेवाले तथा बिना सुद्दा (अर्थात् पासपोर्ट) के यात्रा करनेवाले, गिरफ्तार करवा दिये जाते थे।

गर्मा ग्रीर सदीं में , बड़ी-बड़ी निश्चों में, बड़ी-बड़ी नार्वे एक कप्तान (शासक) के अधीन, निर्यामक, खेनवाले (दात्रप्राहक), गुनरखे (रिश्मप्राहक) श्रीर पानी उलीचनेवाले (उत्सेचक) के अधिकार में रख दी जाती थीं। बरशात में, बढ़ी हुई निश्चों में, छोटी-छोटी नार्वे चलती थीं।

बिना आज्ञा के बाट उत्तरना अपराध समका जाता था और उतके तिए जुर्माने की क्या स्था थी। पार उत्तरनेवातों से महसूल वसूल किया जाता था। महुए, माली, घसकटे,

१. अर्थशास्त्र, ए० १३६ से १४१

म्वाले, डाक ले जानेवाले, सेना के लिए माल-असबाब ढोनेवाले, दलदल के गाँवों में बीज इत्यादि ढोनेवाले तथा अपनी नावें चलानेवाले लोगों को पार उतरने का भाड़ा नहीं देना पड़ता था। ब्राह्मणों, परिवाजकों, बच्चों और बुदों को भी पार उतरने के लिए कुछ नहीं देना पड़ता था।

पार उतरने के लिए महसूल की निम्नलिखित दरें थीं। छोटे चौपायों भौर बोम ढोनेवालों के लिए एक माथ, छिर श्रीर कन्धों पर बोम ढोनेवालों, गायों श्रीर घोड़ों के लिए दो माथ, उँटों श्रीर भैंसों के लिए चार माथ, छोटी गाड़ी के लिए पाँच माथ, ममली बैलगाड़ी के लिए छ: माथ, समाड़ के लिए सात माथ, श्रीर माल के एक बोम के लिए चौथाई माय।

दल-इल के पास बसे हुए गाँववालों को घाट उतारनेवाले माँकी उनसे खाना-पीना और वेतन पाते थे। माँकी लोग शुल्क, गाड़ी का महसूल (आतिवाहिक) और सड़क का भाड़ा (वर्तनी) सोमा पर वसूल कर लेते थे। उनको इस बात का भी अधिकार था कि वे बिना मुद्रा (पासपोर्ट) के चलनेवालों का माल-अनुवाब जब्त कर लें।

नौकाध्यस्त को नावों की मरम्पत करके उन्हें श्रच्छी हालत में रखना पहता था। अधिक भार से, बे-प्रौतम चतने से, बिना माँ फियों के और बिना मरम्पत के नावों के हब जाने पर नौकाध्यस्त को हरजाना भरना पहता था। श्रापाद तथा कार्तिक महीते के पहले सात दिनों में नई नावें नहीं में उतारी जाती थीं।

घाट उतारनेवाले माँभित्यों के हिसाब-किताब की कड़ी निगरानी होती थी ख्रौर उन्हें प्रतिहिन की त्रामहनी का ब्योरा सममाना पहता था।

मौर्य-युग से लेकर मुगल-युग तक बिना मुद्रा (यानी पासपोर्ट) के कोई यात्रा नहीं करता था।
मुद्रा देने का अविकार मुद्राध्यन्त को था। लोगों को मुद्रा देने के लिए वह उनसे प्रतिमुद्रा एक
माप वसूल करता था। समुद्र अथवा जनपदों में जाते-आते—दोनों समय—मुद्रा लेनी पड़ती थी
जिसके सहारे लोग वे-खटके यात्रा कर सकते थे। जनपद अथवा समुद्र, दोनों ही में, बिना मुद्रा
यात्रा करने पर, १२ पर्ग द्राड लगता था। नकली मुद्रा से सफर करनेवालों को कड़ा द्राड दिया
जाता था। यह दराड विदेशियों के लिए तो और कठोर होता था। मुद्रा की जाँच-पड़ताल रास्ते
में विवीताध्यन्त (यानी चरागाह का अफसर) करता था। जाँच की ये चौकियाँ ऐसी जगहों में
होती थीं जहाँ से होकर यात्रियों को जाना अनिवार्य होता था।

मुदा देने कि िंवाय मुदाध्यक्त का यह भी कर्तव्य होता था कि वह सङ्कों को जंगली हाथियों, जानवरों और चोर-डाकुओं से रहित रखे। निर्जन प्रदेश में कूँए खुदवाना, बाँध बँधवाना, रहने की जगह तैयार करवाना तथा फत-फूल की बाड़ियाँ लगवाना उसके मुख्य कर्तव्य थे।

वन की रचा के लिए कुतों के साथ शिकारियों की नियुक्ति होती थी। जैसे ही व टुश्मन अथवा डाकुओं के आवागमन की सूचना पाते थे, वैसे ही पेड़ों अथवा पहाड़ों में छिप जाते थे जिससे उनका पता शत्रुओं को नहीं हो। इन जगहों से वे नगाड़ों की चीट से अथवा शंव कुककर आगन्तुक विपत्ति की सूचना देते थे। शत्रु के संचर ए की सूचना पाते ही वे राजा के पालत कबृतर (गृहकपोत) के गले में सुदा बाँध कर समाचार भेज देते थे अथवा थोड़ी-थोड़ी दूर पर धूआं करके भावी विपत्ति की ओर इशारा कर देते थे।

<sup>्</sup>र १. वही, पु० १४७४-४ म

मुद्राध्यत्त उपर्युक्त बानों के अतिरिक्त जंगलों तथा हाथियों के सुरक्तित स्थानों की रक्ता करता था, सड़कों की मरम्मत करता था, चोरों को गिरफनार करता था, व्यापारियों को बचाता था, गायों की रक्ता करता था तथा सार्थों के लेन-देन की निगरानी करता था।

मीर्य-युग में श्रविक व्यापार चलने से राज्य की शुल्क से बड़ी श्रामदनी थी। शुल्काश्यच्च बड़ी कड़ाई से चुंगी बनूत करता था। ध्वजाएँ फहराती हुई शुल्कशालाएँ नगर के उत्तरी श्रीर पूर्वो द्वारों पर बनो हो। थीं। जैसे ही व्यापारी नगरद्वार पर पहुँचते थे, वैसे ही, शुल्क बनूज करनेवाते चार-पाँच कर्मवारी उनसे उनके नाम, पते, मात की माप और किस्म तथा श्रामज्ञान-मुद्दा पहले कहाँ लगी। श्रादि का पता पूछते थे। श्रमुदित वस्तुओं पर दुगुनी चुंगी लगती थी तथा नहती मुद्दर लगाने पर चुंगी का श्रव्याना दगड भरना पड़ता था। दूटी श्रव्या मिटी हुई मुहरों के लिए व्यापारियों को चौबीस घर्छ हवालात में बन्द रखा जाता था। राजमुद्दा श्रव्या नाममुद्दा के बहलने पर, प्रति बोक सवा पर्ण के हिसाब से दगड लगता था।

इन सब जाँच-पइतातों के बाद व्यापारी अपना माल शुक्कशाला की पताका के पास रख देते थे और उसकी लायदाद और दाम बताकर उसे प्राहकों के हाथ बेचने का एतान करते थे। अगर निश्चित मूल्य के ऊपर दाम चढ़ता था तो बढ़े दाम पर लगा शुक्क राजा के खजाने में चता जता था। गहरे महसूल के डर से माल का दाम कम कहने पर और उसका पता चत जाने पर व्यापारी को शुक्क का अध्यान द्रगड़ भरना पहला था। उतना ही दर्ख माल की मिकदार कम बतलाने अथवा कीमती माल को घटिया माल की तह से श्चिमने पर लगता था। माल का दाम बढ़ाकर कहने पर उचित मूल्य से अधिक की रकम ले ली जाती थी अथवा मामूली शुक्क का अध्यान दर्ख लगता था। माल न देवते पर, अनदेखे माल पर की चुंगी का तिगुना दर्ख खुर शुक्काध्यन्न की भरना पहला था। ठीक-ठोक लौलने, नापने और ऑकने के बाद माल बेचा जा सकता था। शुक्क बिना भरे अगर व्यापारी आगे बढ़ जाता था तो उसे मामूली चुंगी का अध्यान दर्श लगता था। विवाह अथवा दूसरे धार्मिक उत्सवों के सामान पर चुंगी नहीं लगती थी। जो लोग चोरी से माल ले जाते वे अथवा बयान से अधिक मात, पेटी की सुद्र तोहकर और उसमें अधिक माल लाकर, ले जाने की कोशिरा करते पकड़े जाते थे, उनका न केवल मात ही जात कर तिया जाना था, बिक्क उन्हें गहरा जुमाना भी किया जाता था।

अगर कोई आदमी अविहित वस्तुएँ जैसे हथियार, धातुएँ, रथ, रतन, अन और पशु लाने की कोशिश करता था तो उसका मात जब्त करके सरे-आम नीलाम कर दिया जाता था। लगता है, उपयुक्त वस्तुओं के कथ-विकय का अधिकार राज्य को था और इसलिए उनके आयात की आज्ञा नहीं थी।

शुलक के अलावा भी न्यापारियों को बहुत-से छोटे-मोटे कर और दान भरने पड़ते थे। सीमा का अधिकारी अन्तःपाल प्रति बोम्न के लिए सवा पण सड़क का कर वसून करता था। पशुओं के ऊपर कर आवे से चौथाई पण तक होता था। इन करों के बदले में अन्तःपाल के भी कुछ कर्ता व्या होडे थे। उदाहरण के लिए अगर किसी न्यापारी का माल उसके प्रदेश में लुट जाता तो उसे उसका हरजाना भरना पड़ता था। अन्तःपाल विदेशी मालों का मुआयना करने के बाद और उनपर अनुडी मुहरें जगाकर शुलकाध्यन्न के पास चलान कर देता था। न्यापारी के छुअवेष में एक

री बही, ए० १२१-१२३

गुप्तचर द्वारा मात की किस्म ब्रौर मिकदार के बारे में राजा को भी खबर भेज दी जाती थी। ब्रियनी सर्वज्ञता जताने के लिए राजा यह खबर प्राटकाध्यन्न के पास भेज देना था ब्रौर वह व्यापारियों के पास यह समाचार भेज देना था। यह व्यवस्था इसलिए की जाती थी कि व्यापारी भूठे बयान न दे सकें। इस सावधानी के बाद भी अगर चोरियाँ पकड़ी जाती थीं तो साधारण माल पर शुरुक का ब्राटगा दराड भरना पड़ना था ब्रौर ब्राटज़ा मात तो जब्त ही कर लिया जाता था। नुकसान पहुँचानेवाती वस्तुव्यों के ब्रायान की मनाही थी। पर ऐसी उपयोगी वस्तुएँ, जैसे बीज, जिनका किसी प्रदेश में भितना कठिन था, बिना किसी शुरुक के लाई जा सकती थीं।

सब मात पर—जैते बाहरी (वाद्य, जितों में उत्पन्न ), आन्तरिक ( अभ्यन्तर, नगरों में बने ) और विदेशी ( आतिष्यं)—आयात-निर्मात के समय शुक्त लगता था। फल-फूल और सूखें गोशत पर उनके मूल्य का छठा भाग शुक्त में देना पड़ना था। शंब, हीरा, मोती, मूँगा, रतन तथा हारों पर विशेषतों की राग से शुक्त निर्धारिन किया जाना था। चौम, हरतात, मैनसिल, सिन्दर, धातुएँ, वर्षाधातु, चन्दन, अगह, कदुक, लमीर (किएव), आवरण, शराब, हाथीदाँत, खालें, सूती और रेशदार कपड़े बनाने के लिए कच्चे मान, आहतरण, परदे (प्रावरण) किश्मिदाना ( कृमियात ) तथा भेड़ और वकरे के उन्न और बाल पर शुक्त उनके दामों का देव से देव तक होता था। उसी तरह कपड़ों, चौपायों, कपास, गन्य-द्वय, दवाओं, काठ, बाँस, बक्कत, चमड़ों, मिद्दी के बरतनों, अनाज, तेन, नमक, स्नार तथा मुंजिया चावन पर शुक्त उनके मूल्य का देव से देव तक होता था।

उपर्युक्त शुल्कों के श्रतिरिक्त व्यापारियों को शुल्क का पाँचवाँ भाग द्वारकर के रूप

में भरना पड़ता था, पर यह कर माक भी किया जा सकता था।

मौर्य-युग के व्यापार में व्यापार के अध्यच (पर्याध्य हो ) का भी एक विशेष स्थान था। पर्याध्य का व्यापारियों के साथ बना सम्बन्ध होता था। उस का यह कर्तव्य होता था कि जल और स्थत के मार्गों से आने बात की माँग और अपन का विवार करे। यह माल के दामों की घटती-बढ़ती का विचार करके उनके बेचने, खरी हने, बाँटने और रजने की स्थितियों का निश्चय करता था। इर-इर तक वेंटे हुए मात का वह संग्रह करना था और उनकी कीमत निश्चित करता था। राजा के कार बातों में बने मात को वह एक जगह रजना था; पर आयात में आई हुई वस्तुओं को वह भिज्ञ-भिज्ञ बाजारों में बाँट देता था। ये एव मात लोगों को सहूलियत के दामों पर भिज्ञ सकते थे। व्यापारियों को गहरे मुनाके की मनाही थी। साधारण व्यवहार की चीजों की एकस्वता (monopoly) को मनाही थी।

विदेशी माल मँगानेवालों को पर्ययाध्यक्त उरताह देता था। नावों पर माल लादनेवालों (नाविकों) और विदेशी माल लावेवालों के कर माफ कर दिये जाते थे जिससे उन्हें अपने माल पर कुब्र फायदा भिल सके। विदेशी व्यापारियों पर अदालत में कर्ज के लिए दावे नहीं हो सकते थे,

पर किसी थे गी का सदस्य होने पर उनपर दावे हो सकते थे।

ऐसा मातृम पड़ता है कि राजा के कारखानों में बने माल विदेश भेजे जाते थे। ऐसे माल पर का लाभ क्षर्च, चुंगी, सड़क-महसूल (वर्तनी), गाड़ी का कर (अतिवाहिक), फौजी पड़ावों का कर (गुतमदेय), घाट उतारने का महसूल (तरदेय), व्यापारियों और उसके साथियों के भत्ते (मक्र) तथा विदेशी राजा को उपहारस्वरूप देय माल का एक भाग इन सबकी गणना करके निश्चय किया जाता था।

अगर विदेशों में नगद दाम पर देशी माल बिकने पर फायदे की संभावना नहीं होती थी तो पर्याध्यन्त की इस बात का निश्चय करना पड़ता था कि बस्तु-विनिमय से अधिक फायदे की संभावना है कि नहीं। वस्तु-विनिमय के निश्चय कर लेने पर कीमती माल का एक चौथाई हिस्सा स्थल-मार्ग से विदेशों को रवाना कर दिया जाता था। माल पर ज्यादा फायदे के लिए विदेशों में गये हुए व्यापारियों का यह कर्ता व्य होता था कि वे विदेशों में जंगल के रच्कों और जिलेदारों के साथ दोस्ती बढ़ावें। अपनी तथा माल की सुरन्ता के लिए ऐसा आवस्यक था। अगर वे इच्छित बाजार तक नहीं पहुँच सकते थे तो किसी बाजार में, बिना किसी कर के (सर्वदेश-विशुद्ध) अपना माल बेच दे सकते थे। नदी-मार्ग से भी वे माल ले जा सकते थे, पर नदी का रास्ता लेने के पहले उन्हें दुलाई का खर्च (यानभागक), रास्ते के भत्ते (पथ-दान), विनिमय में मिलनेवाले विदेशी माल का दाम, नाव का यात्रा-काल तथा बाजारी शहरों (पर्यपत्तन) के व्यवहार (चिरित्रं) की जाँच-पड़तात कर लेनी होती थी। निद्यों पर बसे व्यापारी शहरों के बाजार-भाव दिरियाफ्त करने के बाद अपना माल उस बाजार में बेच सकते थे, जिसमें अधिक लाभ मिलने की संभावना होती थी।

राजा के कार बानों में बने मात की भिकरार और किस्म की जाँच के लिए व्यापारियों के विष में गुप्तचरों की नियुक्ति होती थी। ये गुप्तचर राजा के कार बानों, खेतों और खरानों से निकले हुए मात की पूरे तौर से जाँच-पड़ताल करते थे। वे विदेशों में लगनेवाने शुल्क की दरों, तरह-तरह के सड़क-करों, भतों, घाट उतरने के महसूलों, माल ढोने की दरों (प्रथयान) इत्यादि की जाँच-पड़ताल करते थे जिससे राजा के एजेंट उसे धोखा न दे सके । राजा के माल बेवने में इतनी चौकसी से यह पता चल जाता है कि मौध -काल में राजा पूरा बनिया होता

था और उसे ठम लेना, कोई मानूली बात नहीं थी।

शहर में यात्रियों के ठहरने के लिए, कौटिल्य के अनुसार धर्मावतथ—धर्मशालाएँ होती
थीं। इन धर्मशालाओं के प्रबन्धकों के लिए यह आवश्यक था कि वे नगर के अविकारी को व्यापारियों और पाखिएडयों के आने की सूचना दें। यन्त्रकार (काहकार) और कारीगर अपनी कर्मशालाओं में केवल अपने रिश्ते अरों को ठहरा सकते थे। उसी तरह व्यापारी भी अपनी दुकानों और कोठियों में विश्वासपात्र लोगों को ही ठहरा सकते थे। किर भी, नगर के अधिकारी को इसकी सुचना देना आवश्यक था। यह तन्देश इसलिए आवश्यक थी कि व्यापारी अपना माल असमय में और निश्चित जगह के बाहर न बेच सकें, न अविहित वस्तुओं का व्यापार कर सकें।

मौर्य-युग में व्यापारियों के अतिरिक्त यात्रियों को भी अपनी जवाबदेही का पूरा ज्ञान होता था। नगर, मन्दिर, यात्रास्थल, वन, स्मशान, जहाँ कहीं भी वे घायल, शस्त्रों से एकज्जित, भार ढोने से थके, सोते अथवा देश न जानेवाले लोगों को देवते थे, उनका कर्ता व्य होता था कि वे उन्हें राजकर्मचारियों के सुपुर्द कर दें।

<sup>।</sup> वही, पृ० ११६ से

२ वही, पृ॰ १६१

३ वही, ए० १६१

हम पहले देव आये हैं कि, बुद्ध के पूर्व, भारत में भी भे पिकीं थीं; पर उनमें सहकार की भावना अपनी प्रारम्भिक अवस्था में थी। अर्थशास्त्र से पढ़ा चलता है कि मौर्य-युग में श्रेणियों पूरी तरह से विकसित हो चुकी थीं। व्यापारी और काम करनेवाते, दोनों ही श्रेणीबद्ध (संघम्हताः) हो चुके थे। काम और वेतन-सम्बन्धी कुछ नियम थे जिन्हें न माननेवालों को कड़ी सजा दी जाती थी।

कारबार चलाने के लिए कर्ज की अच्छी व्यवस्था थी, पर सूद की दर बहुत केँची थी। साधारणतः १५ प्रतिशत सूद की दर बिहित थी, पर कभी-कभी वह ६० प्रतिशत तक भी पहुँच जाती थी। जंगलों में सकर करनेवाते व्यापारियों को १२० प्रतिश्रत सूद भरना पड़ता था। समुदी व्यापारियों के लिए तो सूद की दर २४० प्रतिश्रत तक पहुँच जाती थी। लगता है, उस समय के महाजनों का मूलमन्त्र था 'गहरा जोबिम, गहरा मुनाफा।'

राज्य के कल्याण के लिए महाजन (धिनक) और असामी (धारिणक) का सम्बन्ध निश्चित कर दिया गया था। अनाज पर सूद की रकम ५० प्रतिशत से अधिक नहीं हो सकती थी। प्रचेपों अर्थात् रेहन की चीजों पर का सूद साल के अन्त में मुनाफे का आवा होता था। इन नियमों को न माननेवाले दराड के भागी होते थे।

लोग महाजनों के यहाँ धन जमा करते थे। जमा की हुई रकम की उपनिधि कहते थे। इस रकम पर के सूद की दर भी साधारण व्यवसाय के सूद की दर की तरह होती थी। जंगलियों, पशुआरों, रात्रु-सेना, बाढ़, आग और जहाज डूबने से व्यापारियों की चिति पहुँ चने पर वे कर्ज से बेबाक समभे जाते थे और अदालत में उसके लिए उनपर कोई दाता नहीं कर सकता था। 3

रेहन रखे माल की सुरत्ता के लिए और भी बहुत-से कान्द्रन थे। अपने फायदे के लिए महाजन रेहन का माल बेच नहीं सकता था। ऐसा करने पर उसे हरजाना भरना पड़ता था और उसे जुर्माना भी होता था। पर महाजन के स्वयं आर्थिक कष्ट में होने पर उसपर रेहन के माल के लिए दावा दायर नहीं हो सकता था; किन्तु गिरवी माल के बेचने, खोने अथवा दूसरे के यहाँ रेहन रख देने पर महाजन को उस माल के दाम का पैंचगुना द्रु अरना पड़ता था।

व्यापिरियों द्वारा रात में अथवा जंगल में जुपके-जुपके किया हुआ इकरारनामा कानून की नजर में मान्य नहीं होता था। पर जिन व्यापारियों का अधिक समय जंगलों में ही बीतता था, उनके इकरारनामें मान्य समम्मे जाते थे। श्रेणि के सभ्य, अकेले में भी, आपस में इकरारनामें कर सकते थे। अअगर कोई व्यापारी दून के हाथ कोई मात भेजता था तो उस माल के लुट जाने पर, अथवा दूत की मृत्यु हो जाने पर, वह व्यापारी हरजाना पाने का अधिकारी नहीं होता था। भ

१ वही, ए० २०६-२१०

२ वही, पृ० १३७

३ वही, ए॰ २०१ से; मनुस्मृति, मा१मध

४ वही, ए॰ १६८

४ वडी, ए॰ २०३

बृढ़े अथवा बीमार व्यापारी घने जंगलों में अथवा जहाजों पर यात्रा करते समय अपने माल पर मुहर लगाकर और उसे किसी व्यापारी को सुपुर्द करके शान्ति लाभ करते थे। उनकी मृत्यु हो जाने पर वे व्यापारी, जिनके पास उनकी घरोहर होती थी, उनके बेटों अथवा भाइयों को खबर भिजवा देते थे और वे उनसे मुद्रित घरोहर ले लेते थे। धरोहर न लौटाने पर उनकी साल जाती रहती थी, उन्हें चोरी के अपराध में राज श्राड भिलता था और तब, भाल मारकर, घरोहर भी लौटानी पहती थी।

व्यापारियों को माल के कय-विकय-सम्बन्धी कुछ नियमों का भी पालन करना पड़ता थारे। बेचे हुए माल की पहुँच न देने पर बेचनेवाले को बारह पण दराड में भरना पड़ता था। बेचने और पहुँच के बीच में माल के खराब होने पर उसे कोई दराड नहीं लगता था। माल के बनाने की खराबी को पर्यशेष कहते थे। राजा द्वारा जब्त तथा आग अथवा पूर से खराब माल, रही माल और बोमार मजहरों द्वारा बनाये गये माल की विकी की मनाही थी।

माल की पहुँच देने का समय साधारण व्यापारियों के लिए चौबीस घंटे, किसानों के लिए तीन हिन, गोपालकों के लिए पाँच दिन, श्रौर कीमती माल के लिए सात दिन होता था। खराब होने वाली वस्तुश्रों की विकी के लिए, उसी तरई की खराब न होने वाली वस्तुश्रों की विकी रोक दी जाती थी। इस नियम को न मानने वाले दएड के भागी होते थे। विकी किया हुआ कोई माल, सिवाय इसके कि उसमें खराबी हो, नहीं लौटाया जा सकता था।

व्यापार की उन्नित के लिए कारीगरों और व्यापारियों का नियमन आवश्यक था। ऐसा पना चलता है कि कारीगरों की श्रे िश्यों कुछ रकम अपना भना चाहने वालों और नक्कारों के पास जमा कर देनी थीं ताकि वह रकम जरूरत पड़ने पर उन्हें लौटाई जा सके। कारीगरों को अपने इकरारनामों की शत्तों के अनुसार काम करना पड़ता था। शत्तें पूरी न करने पर उनके वेतन का एक चौथाई भाग काट लिया जाता था और वेतन का दुगुना उन्हें द्गड भरना पड़ता था। कारीगरों के विपत्ति में पड़ जाने पर यह नियम लागू नहीं होता था। मालिक की आज्ञा विना माल तैयार करने पर भी उन्हें दगड़ लगता था। 3

व्यापरियों की चालबाजियों से लोगों को बचाने के लिए भी नियम थे। ४ पर्याध्यक्त जाँच-पड़ताल के बार ही पुराना माल बेचने की ब्राज्ञ। देना था। तील ब्रौर नाप ठीक न होने पर व्यापरियों को दर्गड मिलता था। ब्राव्छे माल की जगह खराब माल गिरों रखने पर अथवा माल बदल देने पर गहरी सजा मिलती थी। वे व्यापारी, जो अपने कायदे के किए कारीगरों द्वारा लाये गये माल का दाम कम कूतते थे अथवा उनकी बिकी में बाधा डालते थे, सजा के भागी होते थे। जो व्यापारी दल बाँधकर माल की खरी र-बिकी में बाधा डालते थे अथवा नियत दाम से अथिक माँगते थे, उन्हें भी सजा मिलती थी।

दलालों की दलाली की रकम उनके द्वारा विके हुए माल की देवकर निर्धारित की जाती थी। वेचने अथवा लरी रनेवालों को ठगने पर दलालों को सजा मिलनी थी।

१ वही, पृ० २०४

२ वही, ए० २१२

३ वही, ए० २२७-१२८

४ वही, ए० २३२ से

नियत मूल्य पर माल न बिकने पर परायाध्यद्ध उसकी कीमत बदल सकता था। माल की खपत पर रोक होने पर भी दाम बदले जा सकते थे। कभी माल भर जाने पर आपस में चढ़ा-कपरी रोकने के लिए परायाध्यद्ध. उसे एक ही जगह से बेचने का प्रबन्ध करता था। खर्च देवकर ही माल का मूल्य निर्धारित किया जाता था।

संकट के समय राजा नये-नये कर लगाता था जिसका खिविक भार व्यापारियों पर पड़ता था। उस समय सीना, चाँदी, हीरा, मीती, मूँगा, घोड़े खौर हाथी के व्यापारियों में से प्रत्येक की ४०० पण देना पड़ता था। सूत, कपड़ा, धातु, चन्द्रन तथा शराब के व्यापारियों में से प्रत्येक को ४०० पण देना पड़ता था। चना, तेल, लोहा खौर गाड़ी के व्यापारियों को ३०० पण भरना पड़ता था। काँच वेचनेवालों खौर पहले दर्जें के कारीगरों में से प्रत्येक को १०० पण भरना पड़ता था। बेचारी वेश्याखों खौर नटों को तो अपनी खाधी खामदनी ही निकालनी पड़ती थी। पर सबसे खिक खाकत सीनारों के थिर पड़ती थी। करले बाजार का उन्हें सबसे बड़ा धनिक सममकर, उनकी पूरी जायदाद ही जब्त कर ली जाती थी।

उपर्युक्त कर तो कानून से जायज थे, पर राजा कभी-कभी खजाना भरने के लिए अवैध उपायों का भी आश्रय लेता था। कभी-कभी वह व्यापारी के इद्वावेश में अपने गुप्तचर को किसी व्यापारी का भागीशर बनाता था। काकी माल जमा करने के बाद वह गुप्तचर अपने लुट जाने की खबर उड़ा देना था। और इस तरह जासूस भागीशर की रकम राजा के खजाने में पहुँच जाती थी। कभी-कभी गुप्तचर अपने को एक रईस व्यापारी कहकर दूसरों का सीना, चाँशी और कीमती माल इकट्ठा करता, किर बहाना करके, ले-देकर चम्पत हो जाता था। व्यापारियों का वेष धरकर राजा अपने गुप्तचरों द्वारा और भी बहुत-से गन्दे काम करवाता था। वह उन्हें अपनी कौंज को कूच के पहले डेरे में भेज देता था। वहाँ वे, जितने माल की दरकार होती थी उसका दूना, राजा का माल वेचकर और बाद में दाम वसूलने का वाश करते थे। इस तरह जरूरत से अधिक राजा का माल निकल जाता था। 3

उपर्युक्त विवरण से पता चलता है कि मौर्ययुग में व्यापार की क्या हालत थी। व्यापार केवल व्यापारियों के हाथ में नहीं था, राजा भी उसमें हाथ बटाता था। राजकर्मचारियों का यह कर्तव्य होता था कि उनके मालिक का श्राभक्त से श्राधिक कायरा हो। घोड़े, हाथी, खालें, समूर, कपड़े, गन्ध-इव्य, रतन इत्यादि उस समय के व्यापार में मुख्य थे।

अर्थशास्त्र में चमड़े और सम्रों की एक लम्बी तालिका दी हुई है। ४ ये चमड़े और सम्र अधिकतर उत्तर-पश्चिमी भारत, पूर्वी अफगानिस्तान और मध्य-एशिया से आते थे। इनमें से बहुत-से नाम स्थानवाची हैं, पर उनकी ठीक-ठीक पहचान नहीं हो सकती। कान्तानाव, अरीह (रोह, काबुल के पास), बलख और चीन से ही मुख्य करके चमड़े और समृर आते थे।

तरह-तरह की विनकारी और भुईकारी के कामवाली शालें शायद कश्मीर श्रथवा पंजाब से आती थीं। नेपाल से ऊनी कपड़े आते थे।

१ वही, पृ० २७२

२ वही, ए० २७५

३ वही, पृ० २ उद

४ वही, पृ॰ मा से

बैगाल, पौंडू खीर सुक्रांकृड्या दुकृत के लिए मशहूर थे, ती काशी खीं पौंडू चौम के तिए। मगन, पौंडू खीर सार्यामूमि की पटीरें (पत्रीर्ग) बहुत खड्डी होती थाँ।

चीन से काकी रेश मी कपड़े आते थे। सूती कपड़ों के मुख्य केन्द्र मथुरा, काशी, अपरान्त (कॉकण्), कर्तिन, बंगाल, वंश (कौशाम्बी) और माहिष्यती (महेसर, मन्यनारत, खन्डवा के पास) थे।

अर्थशास्त्र से पता चतना है कि मौर्ययुग में रत्नों का न्यापार खुन चतता था। बहुत-से रत्न और उपरत्न भारन के कोने-कोने-से आते थे और बहुत-से विदेशों से। मोनी विहल, पाएडम, पाश (शायर ईरान), कृत और चूर्ण (शायर मुर्शिचपट्टन के पास) तथा बर्बर के अमुद्दतट से आते थे। उन्पूर्ण देशों की तातिका से पता चतता है कि मोनी मनार की खाड़ी, फारस की खाड़ी और सोमाली देश के समुद्दतट से आते थे। मुरुबि के उन्ने व से यू पता चतता है कि मुद्दि का प्राचीन बन्दरगाह भो मोती के न्यापार के लिए प्रतिद्ध था।

कीमती रहन कूर, मूल (ब्रवृचिहतान में मुला दर्रा) और पार-समुद्र जिससे शायद सिहल का मतलब है, आते थे 13 मूना के आस-पास कोई रहन नहीं मिलता, पर शायद प्राचीनकाल में ब्रवृचिहतान से होकर ईरानी रहनों के भारत आने के कारण मूना भी रहनों के लिए प्रसिद्ध माना जाने लगा था। सिंहल ती रहनों का घर है ही।

मानिक श्रीर लाल का नाम भी श्रर्थशास्त्र में है, ४ पर उनके उद्गनस्थानों का अर्थ-शास्त्र में उन्नेख नहीं है। शायद ये रतन पूर्वी श्रक्तगानिस्तान, सिंहत और बर्मी से श्राते थे।

बिल्लीर विन्ध्यपर्वत और मालाबार से त्याता था। व्यर्थशास्त्र में उसके कई भेर दिये गये हैं जिनकी ठीक-ठीक पहचान नहीं हो सकती। नीतम और जमुनियाँ लंका से त्याते थे। ह

अच्छे हीरे सभाराष्ट्र (बरार), मध्यमराष्ट्र (मध्य देश, दिवणकोतल), काश्मक (अश्मक-शायद यहाँ गोतकुण्डा की हीरे की खरान से मतलब हैं) और कर्लिंग से आते थे। • <

त्रातकन्दक नामक मुँगा सिकन्दरिया से त्राता था। सम्भव है कि यह नाम, जिसका प्रयोग बाद के समय का बोतक है, अर्घशास्त्र में बाद में आया हो। पर हम श्री सित्त गं लेवी की यह राय, कि इस शब्द के आने से ही अर्घशास्त्र बाद का सिद्ध होता है, मानते में असमर्थ हैं।

अर्थशास्त्र से हमको यह मी पता चलता है कि इस देश में, मौर्य-युग में गन्य-इन्थों की बड़ी मौंग थी। चन्दन की अनेक किस्में दिल ए-भारत, जावा, सुमात्रा, तिमीर और मज्यएशिया

१ वही, पुरुष्दे

२ वही, पु॰ ७४.७६

३ वही, ए० ७७

४ वही, पृ० ७७

४ वही, पृ० ७७

६ वही, पु॰ उद

७ वही, पृ० ७८

म मेमोरियल सिलवा खेबी, ए॰ ४१६ से

तथा ब्रासाम से ब्राती थीं। श्रापर की लकड़ी ब्रासाम, मलयएशिया, हिन्द-चीन ब्रोर जावी से ब्राती थी। २

मौर्ययुग में भारत और उत्तरापय से घोड़ों का बहुन बड़ा व्यापार चलता था। मध्यदेश में आनेवाले घोड़ों में कंबोज, (ताजिकस्तान), छिन्यु (वियाँवाली, पंजाव), बनायुज (वाना), बलल और सोबीर यानी क्षिन्य के घोड़े प्रसिद्ध थे। 3

३ जे॰ बाई॰ इस॰ बो॰ ए०, म (१८४०) ए० म३-म४

२ वही पृ• ५१

३ अर्थशास, ए० १४८

## पाँचवाँ अध्याय

## महापय पर व्यापारी, विजेता और वर्बर

(ई० पू० दूसरी सदी से ई० तीसरी सदी तक )

ई॰ पू॰ दुसरी सदी में महापथ पर किर एक बड़ी घटना घटी और वह थी बलख के यूनानियों का पाटित पुत्र पर धावा। जैसा हम कह चुके हैं, सिकन्दर के भारत से प्रस्थान करने के बाद मौथों का अभ्युद्ध हुआ। चन्द्रगुप्त से लेकर अशोक तक मौर्थ भारत के अविकांश भागों के राजा थे। उस युग में यूनानियों का भारतवर्ष के साथ सम्पर्क था। पर अशोक के बाद ही साम्राज्य डिज्ञ-भिन्न होने लगा और देश कई भागों में बँट गया। देश की इस अवस्था से लाभ उठाकर बलख के राजा दिभिन्न ने हिन्दू कुश को पार करके भारतवर्ष पर चढ़ाई कर दी। दिभिन्न की चढ़ाई सिकन्दर की चढ़ाई से भिन्न थी। सिकन्दर ने तो केवल पिन्छिमी पंजाब तक ही अपनी चढ़ाइयों को सीमित रखा; पर बलख के यूनानी तो भारत के हृदय में घुसते हुए पाटित पुत्र तक पहुँच गये। इस चढ़ाई का ठीक-ठीक समय तो निश्चित नहीं किया जा सकता, पर श्री टार्न की राय में, शायद यह चढ़ाई करीब ईसा-पूर्व १७५ में हुई होगी। १

हिन्दुस्तान की चढ़ाई में दिमित्र के साथ उसका प्रतिद्ध सेनापित मिलिन्द था। बलख से चलकर वह तच्छिला पहुँचा और गन्धार को अपने अधिकार में कर तिया। इस प्रदेश में उसने पुष्करावती को अपनी राजधानी बनाया। आगे बढ़ने के पहले शायद उसने अपने पुत्र दिमित्र दितीय को उपरिशयेन और गन्धार का शासक नियुक्त किया, और उसने कापिशी में अपनी राजधानी बनाई। तच्छिला को अधिकार में करने के बाद शायद दिमित्र की सेनाएँ दी रास्तों से आगे बढ़ीं। एक रास्ता तो बही था जो पंजाब से दिल्ली होकर पटना चला जाता या और दूसरा रास्ता किन्धु नदी के साथ-साथ चलता हुआ उसके मुहाने तक जानेवा; रास्ता था। इन्हीं रास्तों का उपयोग करके दिमित्र, अपोलोडोटस और मिलिन्द ने पूरे उत्तर-भारत के विजय की ठान ली। श्री टार्न की राय में, एक रास्ते से मिलिन्द आगे बढ़ा और दूसरे रास्ते से अपोलोडोटस और दिमित्र आगे बढ़े। शायद दिमित्र ने सिन्धु नदी के रास्ते से आगे बढ़कर किन्ध को फतह किया और वहीं दत्तामित्री नाम की एक नगरी बहाई जो शायद बढ़नाबाद के आस-पास कहीं रही होगी। लगता है, इसके आगे दिमित्र नहीं बढ़ा और किन्ध का शासन अपोलोडोटस के हाथ में सुपुर्द करके वह बलख की ओर लोट गया।

मिलिन्द के दिल्लिप-पिश्चम रास्ते से आगे बढ़ने का सबूत यूनानी और भारतीय साहित्य में मिलता है। मिलिन्द ने सबसे पहले साकल को दखल किया। वहाँ से, युगपुराण के अनुसार, यवनसेना मधुरा पहुँची और वहाँ से साकेत, प्रयाग और बनारस होते हुए वह पाटलिपुत्र पहुँच

१. डबल्यू डबल्यू टार्न, दि श्रीवस इन बैविट्रया ऐचड इचिडया, ए० १३३, केश्निज, १६६4

गई। यवनसेना का इस रास्ते से गुजरने का सबसे बड़ा स्वृत हमें बनारस में राजघाट की खुराइयों से मिली हुई कुछ मिटी की मुदाओं से मिलता है। इन मुदाओं पर यूनानी देवी-देवताओं और राजा के चेहरों की छापें हैं; कुछ मुदाओं पर तो बलखी ऊँटों के भी चित्र हैं। ऐसा मातृम पहता है कि शायद मिलिन्द की सेना बनारस में ठहरी थी और यहीं से वह पाटलिएत्र की ओर बड़ी और उसे हस्तगत कर लिया।

श्रव हम मितिन्द की पाटलिपुत्र में छोड़कर यह देखेंगे कि ितन्य में श्रिपोलोडोट्स क्या कर रहा था। टार्न का श्रवुमान है कि ितन्य से, जलमार्ग के द्वारा, श्रपोलोडोट्स ने कच्छ श्रौर सुराष्ट्र पर श्रिपकार जमाया। परिश्वस के श्रवुसार, शायद श्रपोलोडोट्स का राज्य भरुकच्छ तक पहुँच गया था। कम-से-कम ईंश की पहली शताब्दी तक, मिलिन्द के सिक्के दहाँ चतते थे। भरुकच्छ दखल कर लेने से उसे दो लाभ हुए: एक तो भारत का एक बहुत बड़ा बन्दरगाह, जिसका पश्चिम के देशों से ब्यापरिक सम्बन्ध था, उसके हाथ में श्रा गया श्रीर दूसरा यह कि उसी जगह से वह उज्जैन, विदिशा, कौशाम्बी श्रीर पाटलिपुत्रवाली सड़क पर भी श्राहद हो गया। इसी रास्ते को पकड़कर उसने दिखा राजपूताने में मध्यितिका श्रथता नगरी पर जो उज्जैन से =० मील दूर पड़ती है, श्राकपण किया। यह भी सम्भव है कि उसने उज्जैन को भी दखल कर लिया हो। "

इस तरह हम देव सकते हैं कि दिभित्र ने तचिशता, भरुकच्छ, उज्जैन और पाटलिपुत्र देवल करके प्रायः उत्तर यौर पिश्वम भारत की सम्, र्ण पय-पदित पर श्रियकार कर लिया। श्री टार्न र का श्रतुमान है कि शायद वह तचिशता में बैठकर अपोलोडोटस और भिलिन्द को उज्जैन और पाटलिपुत्र का शासक बनाकर सारे भारतवर्ष पर शासन करना चाहता था। पर मनुष्य सोचता कुछ है और होता कुछ है। दिभित्र कुछ ही वर्षो तक सीर दिया से खम्भात की खाड़ी तक और ईरानी रेगिस्तान से पाटलिपुत्र तक का राजा बना रह सका। उसके राज्य में अफगानिस्तान, बत्विस्तान, पूरा इसी तुकिस्तान तथा भारत में उत्तर-पश्चिमी सीमाजान्त, दिश्वनी करमीर के साथ पंजाब, युक्तप्रदेश का अधिक भाग, विहार का कुछ भाग, सिन्ध, कच्छ, काठियावाड, उत्तरी गुजरात तथा मालवा और दिश्वन राजपृताने के कुछ भाग थे। पर यह विशास साम्राज्य शायद दस बरस भी टिक नहीं सका और बलख में युकातीद के आक्रमण के कारण वह करीब १६७ ई० पू० में नष्ट हो गया। फिर भी बलख और पंजाब में युनानियों का प्रभाव ई० पू० तीस तक जारी रहा।

अभाग्यवरा, हम भारतीय यूनानियों के बारे में, खिवाय उनके सिकों के बहुत कम जानते हैं। हम केवल यही सोच सकते हैं कि महापथ के उत्तर-पश्चिमी भाग में निम्नलिखित राज्य ये—मर्ग और बदछ्शों के साथ बलख, हिन्दू दुश के दिल्लिया में स्थित कपिश, उपरिशयेन से अलग किया हुआ नीचा मैदान, जो पहले िकन्दर द्वारा नगरहार और पुष्करावती के जिलों से जोड़ दिया गया था। बाद में अरखोसिया से निन्ध की दाई और तच्चशिला और साकल दो बड़ी-बड़ी राजधानियों थीं। मुदाशास्त्रियों का यह कर्तव्य है कि वे भारतीय यूनानी सिकों के लच्चिं, प्राप्ति के स्थानों इत्यादि का अध्ययन करके यह निश्चय करों कि कौन-सा यूनानी राजा किस प्रदेश में राज्य करता था।

ई॰ पू॰ दक्षरी सही में, स्त्रावी के अनुसार, हरान से भारतीय सीमा के लिए तीन रास्ते चतते थे। एक रास्ता दाहिनी आर जाता हुआ बत व पहुँचता था और वहाँ से हिन्दुक्त होता हुआ उपरिशयेन में आतें स्पन में पहुँचता था जहाँ बत व से आने वाले रास्ते की दूसरी शालाएँ भिजती थीं। दूसरा रास्ता हरात के दिन्दान जाते हुए दंग में प्रोक गासिया की आर जाता था और तीसरा रास्ता पहाड़ों में हो कर भारत और सिन्धु नहीं को ओर जाता था। आगर टॉल्मी के आर्तोस्यन (संस्कृत-ऊर्ध्वस्थानम्) की पहचान का बुत प्रदेश से ठीक है तो यह रास्ता को हिस्तान को जाता था। श्री फूरों की राय है कि कबुर और ओर्तोस्यन दोनों ही का बुत के नाम थे और शायद आर्तोस्यन का बुत के आगत-बगल कहीं बना था।

जैसा हम उत्पर देव आये हैं, दिमित्र की मृत्यु के बाद ही भारत पर बलख का आधिपत्य समाप्त हो गया, पर भारत में उसके बाद भी उसका प्रसिद्ध सेनापित मिलिन्द बच गया था। इसके राज्य के बारे में हमें उसके सिकों से तथा भिलिन्द-परन से उच्छ पता लगता है। शायद उसकी मृत्यु १५० और १४५ ई० पू० के बीच हुई।

प्रायः यह माना जाता है कि मिलिन्द का राष्ट्राज्य मथुरा से भरकच्छ तक फैला हुआ था। पाटलिपुत्र छोइने के साथ ही उसे दोखाब छोइ देना पड़ा। उसके इटते ही पाटलिपुत्र और साकेत पर शुंगों का अधिकार हो गया। लगता है, मथुरा के दिख्ण, चम्बल नदी पर मिलिन्द की राज्य - सीमा थी। उत्तर में मिलिन्द के अधिकार में उपरिशयेन था। गन्वार भी उसके अधिकार में था। दिख्ण-पश्चिम में उसका अधिकार भरकच्छ तक पहुँचता था।

श्री टार्न 3 ने, टॉल्मी के आधार पर, भारत में युनानियों के सुबों पर प्रकाश डालने की चेष्टा की है। सिन्धप्रदेश में पाताल नाम का सूबा था ( ७११।४१ )। पाताल के उत्तर में प्रबीरिया, यानी आभीरदेश पड़ता था और उसके दिख्या में सुराष्ट्र। शायद सुराष्ट्र में उस काल में गुजरात का भी कुछ भाग शामिल था। पाताल और सुराष्ट्र के बीच में कच्छ पड़ता था। शायद उस समय कच्छ के साथ सिन्ध का भी कुछ भाग आ जाता था। टॉल्मी का आभीरप्रदेश मध्य-सिन्ध का बोतक था। उत्तरी सिन्ध का नाम शायड़, मिनी के अनुसार (६,०१), प्रसियेन था। इस तरह हम देख सकते हैं कि पंजाब के दिख्या में युनानियों के पाँच सूबे थे जिनकी सीमाएँ आधुनिक सीमाओं से बहुत-कुछ मिलती थाँ। उत्तर से दिख्या तक उनके नाम इस तरह थे—प्रसियेन ( Prasiane ), अबीरिया ( Abiria ), पातालेन ( Patalene ), कच्छ और सुराहरेन ( Surastrene )।

एक दूसरे दुकड़े में ( =1918 र ) गंधार के दो सूबों—सुत्रास्तेन ( Souastene ) श्रौर गोहऐया ( Goruaia )—के नाम हैं। सुत्रास्तेन से शायद निचले श्रथता मध्य स्वात का मतलब है। गोहऐया निचले स्वात श्रौर कुनार के बीच का प्रदेश रहा होगा जिसे हम बाजौर कहते हैं। पुष्कलावती जिसे एरियन ( इडिका, १। = ) पिउकेलाइटिस ( Poucelaitis ) कहता था, गन्धार का एक तीसरा सूबा था। बुनेर श्रौर पेशावर के सूबों का नाम नहीं मिलता, पर शायद इनमें एक का नाम गान्दराइट्स ( Gandarits ) था।

१. खाबो, १४।१।५—३

२. फूरो, वही, भा० २, ए० २१३ - ११

३. टार्न, वही, ए॰ २३२ से

परिभिन्ध के पूर्व के यूनानी मुबों के बारे में कम पता चलता है। एक जगह ट तमी (जापर) मेलन के पूरव दो सूनों का नाम देता है—कस्पाहरिया (Kaspeiria) जिसकी पहचान दिवाण करमीर से की जाती है, और कुनिहर ने (Kulindrene) जिसका शायद सिवालिक से तात्पर्य है। इसके बार के यूनानी मूनों का पता नहीं लगता। उस काल के गणराज्यों में खीडुम्बरों का जो गुरदासपुर और होशियारपुर के रहनेवाल थे और जिनका केन्द्र-बिन्दु शायद पठानकीड था, एक विशेष स्थान था। उनके दिन्छन में, जलन्यर में त्रिगर्त रहते थे और उनके पूरव में सतलज और यसना के बीच कहीं कुधिन्द रहते थे। पूर्वी पंजाब में यीधेय रहते थे तबा रिन्ती और आगरे के बीच में शायद आर्ज नायन।

भितिन्द के बाद ही, युनानियों का राज्य भारत से बहुत-बुंह हट गया। उनके राज्य की दूसरा प्रका लगने का कारण ने बर्नर जातियों भी थीं जो महुत प्राचीन काल से बलख के उत्तर के प्रदेश में अपना अधिकार जमाये हुई वों और जो समय-समय पर अपने रईस पहोसियों पर भाने मारा करती थीं। अपोतीडोप्टर से हमें पता लगता है कि, भारतीय युनानियों द्वारा भारत पर आक्रमण होने के पहले भी, ने अपने पहोशी वर्बर जातियों को रोक्षने के लिए उनपर आक्रमण किया करते थे। इस बात में से अपने पहोशी हलामनियों के पीछे जलनेवात थे। ये हलामनी उत्तर और दिन्तन में अपने राज्य की रचा के लिए पामीर और कैंस्थियन समुद्र के बीच में रहनेवाल वर्बरों की अपने यहा में रखते थे। पर यह बन्दोबस्त बहुत हिनों तक शकों, तुषारों, हुएगें, स्वेतहुएगें और मंगोलों के रोक्ते में समर्थ नहीं हुआ। इन वर्ब-जातियों के लिक्के पाये गये हैं, लेकिन, उनके इतिहास के लिए हमें चीनी इतिहास का सहारा लेना पहना है।

भारतीय सहित्य में शह और पह ल्वां के नाम साथ-साथ आते हैं; क्योंकि उनके देश सरे से और दोनों ही ईरानी नस्त के से, दोनों का धर्म भी एक ही था। ई० ए० १३% के करीब, जब यु-वां शकों को बलस की धोर दबा रहे से, वहाँ का राजा हेलिखोकल (Helicole) जो पह ल्वां से तम किया जा रहा था, अपने को बचाने के लिए वहाँ से हट गया। हटते हुए बलसी युनानियों ने अपने पीछे के हिन्दु-अग-दरें को बन्द करा दिया और इस तस्ह वे किपश और उत्तर-पश्चिमी भारत में एक सदी तक और बचे रह गये। इस दशा में आक्रमणकारियों को दिक्जन-पश्चिम का रास्ता पकड़कर हरात की ओर जाना पहा जहाँ मित्रदाता दितीय (Mithradata II) की पह न्हीं जों से उनकी मुठमें इ हो गई।

इस परना के पहले का इतिहास जानने के लिए हमें यू-वां और शकों की गाति-विधि पर नजर डालना आवस्त्रक हैं। यू-वो पहले गोधी के दिल्ला-पश्चिमां भाग में काँनू के दिल्ला-पश्चिम में रहते थे। ई० पू० दूसरी सरी के अधन पार में, ५००-१०६ के बीच, वन्हें हूण राजा माओ-तुन से डार खानी पड़ी। हूणराज लाओ शांग के साथ (करीब १०४-१६० ई० प्०) लड़ाई में यू-वियों के राजा को अपनी जान भी गैंदानो पड़ी। इस हार के कारण उन्हें अपनी मानूभूमि छोड़ देनी पड़ी। उनमें से इख तो एक दल में उत्तर-पूर्व की ओर रेक्टोरेंग पर्वत (Richtofen Range) में चेले गये और बाद में डोड़े यू-वो कहलाये; पर यू-वियों का बड़ा दल पश्चिम की ओर बड़ा और सई (शक) लोगों को तियेन-शान पर्वत के उत्तर में

<sup>1.</sup> साबो, 111र।15

हराया । उनते हारकर कुड़ शक तो दिखा को श्रोर चते गये और बाकी यू-चो लोगों में मिल जुन गये । पर इस विजय के बार हो ता-यू-चो लोगों को वू-सन क्योले से हारकर फिर आगे बढ़ना पढ़ा और इस तरह वे चतन के पास पहुँच गये और उसके मातिक बन गये। पर शक दिखा की ओर बढ़ते गये और कि-पिन के मातिक बन बैठे। बनन की विजय का समय ई॰ पू॰ १२६ माना जाता है।

ता-यूर्वं। के लोगों के आगे बढ़ने का यह आधार हमें जीनी तथा यूनानी ऐतिहातिकों से भित्ता है; पर भागवंश महाभारत के सभापर्व में कुढ़ ऐसे उन्तेज बच गये हैं जिनसे पता लगता है कि मन्य-एशिया की इस उपत-पुवन का भारतीयों की भी पता था। हर यहाँ पाठ हों का ध्यान अर्जुन की शिवजय की ओर शिलाना चाहते हैं। " यहाँ उस शिवजय के उस भाग से हमारा सम्बन्ध है जहाँ वह दरहों के साथ काम्बोजों को जीतकर कतार की ओर बढ़ा और वहाँ वसनेवाले दस्युओं को जीतने के बाद लोह, परमकाम्बोज, उत्तर के ऋषिक और परम-ऋषिकों के साथ उसका धोर युद्ध हुआ। परम-ऋषिकों को जीतने के बाद उसे आठ बढ़िया घोड़े निते । इसके बाद उसने हरे-भोर स्वेतपर्वंत में आकर विश्वाम किया। "

उपर्युक्त वर्णनों में हमें ऋषिकों और परम-ऋषिकों की भीगोलिक स्थिति के बारे में अच्छा पता मिलता है। पर उसकी जानकारी के लिए हमें अर्जन के रास्ते की जाँच करनी होगी। बाहीकों (में भांच राश्चार) के जीतने के बाद उसने दरदों और काम्बोजों की जीता। यहाँ काम्बोजों से तात्पर्य ताजिक्तान की गलचा बोतनेवाती जातियों से हैं, और जैसा कि हमने एक दूसरी जगह बताने का प्रयत्न किया है; यहाँ कम्बोज से मतजब ताजिक्तान से है। उसकी राजधानी दारका थी जिसका पता हमें आधुनिक दरवाज से लगता है। धलस तक आर्जन महायथ से गया होगा। बतज पार करके उसकी लगह लोह, परम-काम्बोज, उत्तर- ऋषिक अथवा बड़े ऋषिक लोगों से हुई। श्रो जयसन्द के अनुसार परम-काम्बोज जरफराँ नरी के उद्गम पर रहनेवाले यागनोशि थे। उन्हीं की लोजों के अनुसार, यहाँ ऋषिकों से तात्पर्य यु-बी लोगों से हैं।

ऋषिकों का यू-ची लोगों से सम्बन्ध दिखलाने का यह पहला प्रयत्न नहीं है। मध्य-एशिया के शकों की भाषा आधी थी और इसलिए उसका सम्बन्ध ऋषिकों से माना जा सकता है, पर इस मत से पेलियो एस्मत नहीं है। किन्दु इस आगे बलकर देखेंगे कि ऋषिक से आधी की ब्युत्पत्ति यों ही नहीं दाती जा सकतो।

१ जे॰ ई॰ फान सायसन, द सबू (Van Lohuz'en-de Leew), दि 'सीदियन पीरियड', ए॰ ३३, साइडेन, १४४६

२ महाभारत, २।२३।२१

इ मा भाव शरशारर-रेक

भोतीचन्द्र, जियोग्राफिकत ऐयद प्कनामिक स्टडीज इन महाभारत : उपायनपर्वे,
 ए० ४० से

र जयचन्द्र, भारतभूमि और उसके निवासी, पु॰ ३३३, वि॰ सं० १६८०

६ जूर्नांब ब्रासियातीक, १६२४, पु० २६

अयोतोडोरच के अनुसार (स्वाबो, ११, ४११) बतल जोतनेवासी चार जानियाँ— असह (Asii), पित्रशानि (Pasiani), तो आरि (Tochari) और सकरीली (Sacarauli)—भीं। ट्रोगस के अनुसार (ट्रोगस, प्रीलोग ४१), वे जातियाँ केवल अवियानि (Asiani) और सकरीची (Sacaraucae) भीं। इन राज्यों में भी टार्न ' अवियाहि की ही यू-ची का बीयक मानते हैं। ब्रिनी की 'आर्थ लोगों का पता था। अस्यानी अवियाहि का विशेषण रूप है।

इसी सम्बन्ध में हमें परम ऋषिकों का यूनानो परियानी से सम्बन्ध जोड़ना पड़ेगा। जिस तरह से ऋतियाई का रूप अधियानी था, उसी तरह परियानी पसाद (Pasii) अधना परि (Pasi) शब्द का विशेषण रूप होगा। युनानी मौगोलिकों को प्रसाद (Prasii)

नाम ह जाति का पता भी था।

यव हमें देखना चाहिए कि महाभारत में ऋषिकों के बारे में क्या कहा गया है। आदिवर्व (म॰ भा॰, १। ६१। ३०) में ऋषिकराज की चन्द्र और दिनि की सम्तान माना गया है। यहाँ हम प्री॰ शार्पीन्तयेर की उस राय की धोर म्यान दिला देना चाहते हैं जिसके अनुसार यू ची शब्द का अनुसार 'चन्द्र कवीते' से ही सकता है। उशीगपर्व (म॰ भा॰ ४।४।१५) में ऋषिकों का उल्लेख शक, पहच और कम्बोजों के साथ हुआ है। यह उल्लेखनीय बात है कि महाभारत के मएडारकर ओरियेएटल रिसर्च इन्स्टिन्युटवाले संस्करण में ऋषिक शब्द का प्रकृत रूप इविक और इवी दिया हुआ है। एक दूसरी जगह (म॰ भा॰ २।२४।२५ ) परमार्षिक शब्द भी आवा है। इससे पता चलता है कि महाभारत की संस्कृत ऋषिक, आर्थिक; प्राकृत दिवक और इवीक तथा संस्कृत परम ऋषिक और परमार्थिक का पता था।

हम अपर देख आये हैं कि युनानियों को असियाई, अधियानि तथा अधि का पता था। अब इस बात के मान लेने में कोई कठिनाई नहीं होनी चाहिए कि प्रकृत दिनक-द्वीक ही युनानी असियाई के पर्याय हैं तथा युनानी अधि संस्कृत आधिक का रूप है। परम-अधिकों का इसी तरह युनानी प्रसई और पिन्यानी से संस्कृत आधिक का रूप है। परम-अधिकों का इसी तरह युनानी प्रसई और पिन्यानी से संस्कृत स्थापित किया जा सकता है। शायद ये यु-चियों के कोई कबीले रहे होंगे। उत्तर-अधिक से चीनी इतिहास के ता-युची का भास होता है।

सभापर्व ( अध्याय ४७—४८ ) में शक, तुलार, कंक, चीन और हुए। लीगों के नाम उसी तरतीय से आये हैं जिस तरतीय से चीनी इतिहासकारों ने उनके नाम दिये हैं। एक स्तोक ( म॰ मा॰ २। ४७।१६ ) में चीन, हुए।, शक और ओब आये हैं, एक दूसरे स्तोक ( म॰ मा॰ २।४७।२६ ) में शक, तुलार और कंक नाम आये हैं तमा एक तीक्षरे स्तोक, ( म॰ भा॰ २।४०।११ ) में शौंडिक, कुक्दुर और शक एक साथ आये हैं।

हम अपर देन आये हैं कि यु-ची लोगों से लदेने जाकर शक किस तरह आगे बढ़ते हुए कि-पिन पहुँचे। इस कि-पिन की पहचान के बारे में काफी मतमेद हैं। श्री शाबान के अनुसार, यह रास्ता वासीन की घाटी होकर करमीर पहुँचता था। श्री स्टेन कोनो के अनुसार (सी॰ आर॰

१ टाने, वही ए० २८४

२ टार्म, वड़ी, ए० २८४

३ जेड० डी० एम० जी०, ७३, १६३७, ए० ३७४

खाई २, छ० २३), कि पिन प्रदेश का यहाँ स्वात की घाटी से अभिकाय है जो पश्चिम की झोर अरलोधिया तक बड़ी हुई थी। जो भी हो, ऐसा लगता है कि यवनों द्वारा गतिरोध होने पर शकों ने हरेत का सास्ता पकड़ा। यहीं इस प्रदेश का प्रकृतिक मार्ग या और उसे खोककर दनका बोतो(बाला सहता पकड़ना ठीक नहीं मातुम पकता।

तुंबार भी, ऐसा लगता है, यू-ची की एक शाखा थे। कं ही ( म॰ भा॰ २। ४०। २६ ) की पहचान सम्भ में रहनेवाते कांगक्य लोगों से की जा सकती है। उनपर, इन्हिंग में, यू-ची लोगों का और पूर्व में, हुणों का अभाव था।

तायुक्षान (फरगना ) में बसे शहों और कंकों के स्थान निश्चित हो जाते हैं; क्योंकि उनके भदेरा उटे थे। तुकार शायह उनके दिन्तन में थे। इन बातों से यह निश्चित हो जाता है कि, सभापर्व में शक, तुकार आरे कंकों की साथ रखने से, भारतीयों की ई॰ पू॰ सदी में उनके ठीक-ठीक स्थान का पता था।

इम अपर कह आये हैं कि किस तरह भिन्नशत दितीय (ई॰ पू॰ १२३-२८ ) और शकों की मुटभंड़ हो रही थी। गोकि वह शकों के रोकने में असमर्थ था, किर भी, उसने उन्हें उत्तर-पूर्व में जाने से रोककर उन्हें द्रांग और सेइस्तान की तरफ जाने की अजबूर किया। वहीं से कन्यार के रास्ते शक शिन्य में पहुँचे। किन्छ नदी के रास्ते से अपर बड़कर उन्होंने गन्यार और तच्चशिला को जीत शिया और छड़ ही दिनों में भारत से यवन-राज्य की उजाइ फैंका।

राकों का संईस्तान से होकर भारत आने का उल्लेख कालकाचार्य-क्यानक में हुआ है। उस कहानी के अनुसार, उज्जैन के राजा गर्दिभित्न के अत्याचार से दुखी होकर कालकाचार्य शक-स्थान पहुँचे। विन्ध से वे शकों के साथ सुराष्ट्र पहुँचे और वहाँ से उज्जैन जाकर गर्दिभित्न की हराया। भारतीय गएना के अनुसार, ई॰ पु॰ ५७ में विक्रमाहित्य ने शकों को उज्जैन से निकात-बाहर किया।

परिचम-भारत के एक भाग पर, हैं पू॰ पहलों सदी में, शायद नहपान का राज्य वा जिसे गौतमीपुत्र शातकणों ने हराया। पर हैं पू॰ ५० के पहले राक मधुरा जीत चुके थे। मधुरा के शकों के उन्मूलन के दो कारण बिदित होते हैं: एक तो, पूर्व से भारतीयों की चढ़ाई, और दूसरे, परिचम में पहल्यों की चढ़ाई। वे उज्जैन तथा मधुरा से तथा कुछ दिनों बाद, सिन्ध से निकाल-बाहर कर दिये गये। पर यह कहना कठिन है कि ये घटनाएँ साथ हो बटी अथवा अन्तर से।

जब मारत में उपयुक्त घटनाएँ घट रही थीं, उस समय भी भारतीय यवन कियश में ये जहाँ से सुरूप और बलज की जिजय कर लेने के बाद वे जुआएों को निगाह में पढ़े। विक्कों से यह पता चलता है कि अन्तिम यवन हर्मिबों अभीर बुज्यन कराकिस ने मिलकर अपने उभय-सम-शत्रु शक-पह्लबों का सामना किया। इस असमान युद्ध में पह्लबों ने दिलए के रास्ते से आकर यवनों का सामना कर दिया। शकों के विरुद्ध युद्ध करते हुए मिजदात हितीय ने अरबोशिया ले लिया। उसके सामन्त सीरेन ने रोमनों के साथ युद्ध में अपने मालिक की फैसा देनकर बगावत कर दी और स्वतन्त्र हो गया। पर बुज्ज ही दिनों बाद उस प्रदेश में एक इसरे पहलब राजा बोनोनेज का उदय हुआ। उसने अरगन्दाव के रास्ते से कियश पर चढ़ाई कर दी। सिक्कों और अभिलेखों से यह पता चलता है कि ईस्वी सदी के जुड़ ही पहले हिन्दु एका से महरा तक का प्रदेश

पह्लव अववा शह-पह्लव राजाओं अववा उनके स्त्रापों के अधिकार में था। पेरिष्त्रम के अवुसार, शक-पह्लवों का अधिकार विन्धु नहीं की बादों और गुजरात के उमुद्री किनारे पर भी था। ऐसा मातूम पहता है कि मट (Maues) और बोनोतेज (Vonones) के देशों के एक होने के बाद गोन्शोफर्न (Gondopharnes) ने पह्लवों की प्रभुता भारत के सीमान्तप्रदेश से लेकर ईरान, अफगानिस्तान और ब्रिवस्त न तक बदर्ब।

शक्त-पह्नवों के बाद, उत्तर-परिचमी भारत कुवायों के श्राधिकार में आ गया। उनकी पहचान चीनी इतिहास के ता-यूची और भारतीय पुराधों के बुड़ारों से की जाती है। मध्य एशिया में धूमने के बाद वे तुज़ारिस्तान ( सुग्ध का कुड़ भाग और बतल ) में बस गये। जैता हम पहले देव आये हैं, शायद तुज़ार ऋषिकों की एक शाजा थी जो शायद ऋषिकों के आगे बढ़ने पर नान-शान पर्वत में ठहर गई यो और जिन्हें चीनी इतिहासकार ता-यूची के नाम से जानते थे।

कुषाओं की गति-विधि एक दूसरे शक-आक्रमण के हप में थी। इन्त्रकरिक्त द्वारा हिन्द्रकृशयाता रास्ता पकदने के ये कारण हैं कि उस रास्ते में कोई रोक नहीं बच गई थी; यक्नराज्य का पतन हो चुका था, केवल आपस में लड़ते-भिक्ते शक-पह्नव-राज्य बच गये थे। इन्द्रकरिक्त ने अपनी तलवार के जरिये या भारतीय शक्तों की मदा से कपिश और अरबोक्षिया को जीत लिया। अभिलेखों से पता चलता है कि ई॰ पू॰ २६ में इन्त्रन राजहमार या और ई॰ पू॰ ७ में वह पंजतर का मालिक था। इसके मानी यह हुए कि इस समय तक कुपाणों ने पह्नवों से सिन्ध के पूर्व का प्रदेश ले लिया था। ईस्वी ७ में तचिशाता उसके अधिकार में था। पर शायद कुपाणों की यह विजय पक्की नहीं थी; क्योंकि विम कदिकत के द्वारा पुनः भारत-विजय का उल्लेख चीनी इतिहास में मिलता है। शायद कुपून का राज्यकान ई॰ पू॰ २५ में आरम्भ हुआ और ईसवी सन् के प्रथम पार में समाप्त हो गया।

जैता हम उत्पर रह आये हैं, विम कदिक्त ने जिसका मध्य एशिया में राज्य था, विन्तु प्रदेश जीत लिया, और जैता श्री टॉमरा का कहना है, व उसके बाद मशुरा उसके अधिकार में आ गया। विक्कों के आधार पर तो विम का राज्य शायद पाटलिपुत्र तक फैला हुआ था।

विम कदिक्स के बाद कुषायों का दूसरा वैश शुरू होता है। इस वेश का सबसे प्रतापशाली राजा कनिष्क था। कनिष्क केवल एक विजेता ही नहीं था, बौद्धधर्म का बहुत बड़ा सेवक भी था। उठके समय में बौद्धधर्म की जितनी उन्नित और प्रचार हुआ उतना अशोक के बाद और कभी नहीं हुआ। श्री गिर्शमान के अनुसार, उत्तरभारत में उसका राज्य पटना तक था। उज्जैन पर भी उसका अधिकार था। पश्चिममारत में महक्क तक उसका राज्य फैला था। उत्तर-पश्चिम में पंजाब और कापिशी उसके अधिकार में थे। हिन्दुक्श के उत्तर में भी उसका राज्य बहुन दूर तक फैला था।

तारीम की इन में भी कनिष्क ने अपना अधिकार जमाया, और यह जलरी भी या; क्योंकि इसी प्रदेश में वे दोनों मार्ग थे जो चीन की पश्चित से जीवते थे और जिनपर होकर व्यापारी और उपदेशक बरावर चता करते थे। इस मार्ग पर फैले हुए खोडे-खोटे राजा अपने को कभी

<sup>।</sup> फॉन खवो, वही, पु॰ ३६। से

र न्यू इंडियन प्रिकेरी, ७, नं० ४-६, १६४४

३ जारगिरामान, कुशान्स, १० १४२, वारी १३४६

संगठित नहीं कर पाते थे और आपन में बराबर लड़ा करते। किन्क के समय, इस प्रदेश पर दो शक्तियाँ आँत नहारे हुई थाँ—परिचम में कुपाण और परव में चीन। उन समय चीन कमजोर पढ़ रहा था और उसकी कमजोरी का लाभ उठाकर, कुपाण सेना पूरव में पानीर के दूरों पर आ पहुँचों। उन शुग में कनिष्क ने वहाँ भारतीय उपनिवेश क्यांग और इस तरह, भारत के सातिक की हैवियत से, वे दोनों कौरोजनयों पर कन्जा कर बैठे।

स्व यहाँ उस उत्तर प्रदेश को बोब करनी चाहिए जिसके लेने के लिए कनिष्क को बहुत-पी लंबाइयाँ लड़नी पहाँ। थो पिर्शनान की रास में यह प्रदेश सुख है जिसमें मध्यकाल तक कुवाओं की याद बच गई थी। कारागर से चतनेवाले उत्तरी कौशेयमार्ग पर सुख तक कुवाओं ने बहुत से वैसे हो उपनिवेश बनाये जैसे उन्होंने दिश्वनी रास्ते पर यगाये थे। सुप्प में बीदवर्म भी शायद किन्छ के पहले हो पहुँच चुछा या और उठका प्रचार मण्डी धर्म के साम-ही-साय वेस्तर हो रहा था। सुख्य लोगों की सहनशीत ना का परिचय हमें इसी बात से मिलता है कि उनके मदेश में ज्यागर करनेवालों में सभी धर्म के साननेवाले थे, जैसे जर्थुस्त्री, बीढ, मनीसी, ईग्राई इरगाँर। मण्डवर्म के पालन करनेवालों को इस सहनशीतता से उतमें बीदधर्म का भी समावेश हो गया।

सुरव में वीद्यंत्रमं के प्रवेश होते पर वहाँ की कला पर भी भारतीय कला का बहा असर पदा। जिरिभेज के पास करियों द्वारा खराई करने से कई बौद विहारों का पता लगा है जिनमें से कुछ पर मसुरा की कला का स्वष्ट प्रभाव देव पदला है। वहाँ सरोग्डी लिपि का भी काकी प्रचार था।

ऐसा मातूम पहला है कि बहुत कोशिशों के बाद किक्क ने इस प्रदेश को भी जीत जिया और एक ऐसे सामाज्य का मालिक बन बैठा जो उत्तर में पेशावर से लेकर हुआरा, समरकन्द और ताशकन्द तक फैला हुआ था। मर्च से खोतान और सारनाथ तक उसकी सीमा भी तथा वह शीर दरिया से ओपान के समुद्र तक फैला हुआ था। इतना बड़ा शासाज्य प्राचीन काल में किर देखने को नहीं मिला।

उस युग में कुमाओं और रोमन-अभाज्य का सम्बन्ध काकी इस हुआ। कुमाओं के अधिकत राजमार्गों से चतते हुए चीनी वर्तन, चीन के बने रेसमी करने, हाथोर्तेन, कीनती रतन, मसले तथा सूर्ती कपड़े रोम को जाने लगे और रोमन-अमाज्य का सोना कुमाण-सामाज्य में आने लगा। किन्छ के समय, भारत के धन का खरराजा हंसी बात से समया जा सकता है कि किनिष्क से अधिक और किमी के सोने के क्षिकों आज दिन भी भारत में नहीं मिलते।

ऐवा लगता है कि किनिश्क की शांकीन बना रीयन माल की भी शांकीन थी। देमाम में हैं के खुशई से यह पता लगता है कि रीम से भी कुछ माल भारत और चीन की जाता था। उपाण-अविकृत सक्कों से रीम को जानेवाल माल का इतना अधिक दाम था कि रीम ने चीन से सीवा सम्बन्ध करने का पदतन किया। चीनी कोतों से ऐवा पता लगता है कि रीम के बारशाह मारक अधिलियस ने इसरी सही के अन्त में समुद्री मार्ग से एक इत को चीन मेजा। इम आणे चलकर देखींगे कि भारत और रीम का व्यापार इस अपाए-युग में कितना उम्मत ही जुका था।

.कुनायों का उचनन बहुत तरतीब से होता था। अपनी चढ़ाइयों में वे बिजितों से उपायन सेकर भी उन्हें छोड़ देते थे। गुन्दुकर के राज्य के वे स्वामी बने, पर ऐसा पता लगता है कि बिजित राज्य के ज़न्मों और महाज़नमों को उन्होंने ज्यों कान्सों रहने दिया, केवत राजा का नाम बदल दिया। जैसा हम ऊपर देख आये हैं, कुवाया हमेशा मध्य-एशिया की अपनी नीति में लगे रहते थे और इसीलिए, वे भारत का शासन क्षत्रमें और महाक्षत्रमें द्वारा ही कर सकते थे। कुपाया-युग में महापथ पर भी कुछ हेर-केर हुए। इतिहास में सबसे पहली बार, गंगा से मध्य-एशिया तक जाता हुआ यह महापथ एक राजसत्ता के अधीन हो गया। इस महापथ का एक दुकड़ा कुवायों की नई राज गनी पेशावर से होकर सैवर जाता था। तक्सिला में सरखब पर, कुवायों ने एक नई नगरी बनाई, पर इससे महापथ के रुख में कोई विशेष अन्तर नहीं पड़ा। ऐसा मानने का करणा है कि किपश, नगरहार और बलख की स्थिति भी नहीं बदली थी। ज्यापारिक देखि से ये स्थान पहले से भी अधिक समृद्ध थे।

उत्तर-भारत पर कुवायों का राज्य बहुत दिनों तक नहीं चल सका। इसरी सदी का अन्त होते-होते पूर्वोत्तर-प्रदेश मधों के हाथ में चला गया, गीकि कुपायों की एक शाला— मुक्एड—विदार और उशीसा में तीसरी सदी तक राज्य करती रही। मधुरा में कुपायों की सत्ता सवाबने का श्रेय शायद यौचेयों की है। इतना सब होते हुए भी कुपायों के बंशबर पंजाब और अक्तानिस्तान में बहुत दिनों तक राज्य करते रहे। पर इनका प्रभाव तीसरी सदी में ईरान के सम्मत होने पर समाप्त हो गया।

देश के इतिहास में इस राजनीतिक उधत-पुथल का प्रभाव भारत और दूसरे देशों के राजनीतिक और व्यापारिक सम्बन्ध पर नहीं पड़ा। अन्तर्राष्ट्रीय महापयों पर पहले की तरह ही ब्यापार बतता रहा। समुद्री ब्यापार में तो आशातीत उन्नति हुई और जैसा हम आगे बलकर देखेंगे, इस ब्यापार के प्रभाव से यह देश सोने से भर गया।

जिस समय उत्तर-भारत में ये राजनीतिक परिवर्तन हो रहे थे, उस समय दिव्रण-भारत में सातवाहन-वंश अपनी शक्ति बढ़ा रहा था। सिग्क और उसके होटे भाई कृष्ण के समय तक सातवाहन-राज्य नासिक तक फैल चुका था और इस तरह ये, जैसा कि अपने बाद के अभिलेखों में वे कहते हैं, वास्तव में दक्षिणाधिपति वन चुके थे।

नानावाट में सातबाहन-तेखों के मिलने से पता बलता है कि सातबाहनों के कब्जे में बह बाट आ जुका था जिससे होकर जुन्नरवाली सहक कोंक्या को जाती थी। सातबाहनों की इस बहती ने बहुत जल्दी ही उन्हें उठजैन से पैठन तक की सहक का मालिक बना दिया। शायद इसी साधाज्यबाद को लेकर उनकी शुंगों और बाद में, शकों से लवाई हुई। अतिक्ठान से इन जबद्स्त अनुगमियों की पहले उठजैन और बाद में विदिशा में गृतिविधि का इतिहास हमें लेखों और सिक्कों से मिलता है।

अतिष्ठान, जिसे पैठन कहते हैं, हैदराबाद-प्रदेश के और गाबाद जिले में गोदावरी नहीं के खतरा किनारे पर था। महित्य के अनुमार यहाँ मातकिया और उनके पुत्र शिक्त मार राज करने ये। इन दोनों की पहचान नानाधाउ के अभिनेत्रों के राजा धातकिया और शिक्त भी से की जाती है। प्रतिष्ठान से उज्जैन और विदिशा होकर पाटलिपुत्र के रास्ते की ताही और नर्मदा पार करना पढ़ता था। मालवा की विजय का अय शायद अश्वमेध करनेवाले राजा शातकिथा को था।

उज्जयिनी के इतिहास के बारे में अधिक मसाला नहीं मिलता, गोकि यह कहा जा सकता है कि इसकी राजनीति विदिशा की राजनीति-जैसी ही रही होगी। करीब ई० पू० ६० में बिरिशा पर उस शुंग-वंश का अधिकार था जिसका पंजाब के यदनराज से राजनीतिक सम्बन्ध था। शायद इस समय उज्जयिनी में सातवाहनों का श्रिथकार था। पर, ई० पू० ७५ के लगभग, उज्जियनी में शकों का श्राविभीव हुश्रा श्रीर ये शक विक्रमादित्य द्वारा ई० पु० ५७ में वहाँ से निकाले गये।

ईशा की दूसरी शरी का इतिहास तो शक-सातवाहनों की प्रतिद्वित्ता का है। गौतमी-पुत्र श्रीसातकियाँ [शायद १०६-१३० ई०] के राज्य में गुजरात, मालवा, बरार, उत्तरी कोंकण और नासिक के उत्तर, बम्बई-प्रदेश के कुछ भाग थे। गौतमीपुत्र की माता के नासिकवाले श्रमिलेख में श्रासिक, श्रसक, मुलक, सुरठ, कुइर, श्रपरान्त, श्रमुप, विद्वम, श्राकर, श्रवन्ति, विम्न, श्राह्मवत, परिजात, सहा, कग्रहिगिरि, मछ, शिरिटन, मलय, महिर, सेटिगिरि और चकीर के उल्लेख से पता लगता है कि मालवा से दिन्वन तक फेले हुए ये प्रदेश गौतमीपुत्र के श्राचीन थे। प्रायः ये सब प्रदेश नहपान के राज्य में थे, इसीलिए महाच्चत्रप स्ददामा ने इन्हें वापस लौटाया। पूना श्रीर नासिक जिले भी गौतमीपुत्र के श्राधिकार में थे। लेख में श्राये हुए पर्वतों के नाम से सातवाहनों की दिखणापथ-श्राधिपति की पदवी सार्थक हो जाती है। इसमें सन्देह नहीं कि गौतमीपुत्र के समय सातवाहनों की शिक्त श्रपनी चरमटीमा तक पहुँच गई थी। लेख में कहा गया है कि गौतमीपुत्र ने चित्रयों का गर्व कुवल डाला; शक, यक्त और पह लव उसके सामने सुक गये। खबरातों का उसने उन्मीतन करके सातवाहन-कुल का गौरव बदाया। इसमें कोई सन्देह नहीं कि लेवक के चित्रय भारतीय राजे थे तथा शक, यवन और पह लव, विदेशी शक, युनानी और ईरानी थे। खबरात से यहाँ चहरात-वंश से मतलब है जिसमें भूमक और नहपान हुए।

वाक्षिष्ठीपुत्र पुलुमावि (करीब १३७-१४५ ई०) स्दरामा का दामाद था; किर भी, समुर ने दामाद को हराकर, उसके राज्य के कुछ अंश जन्त कर लिये। सातवाहन-कुल का एक दुसरा बड़ा राजा श्रीयज्ञ सातकिर्ण हुआ। रेप्सन के अनुसार, चोलमंडल में मदास और कहुलोर के बीच, उसके जहाज-छाप के सिक्के मिलते हैं। अधि बी० बी० मीराशी ने इस भाँति के एक पूरे सिक्के से यह साबित कर दिया है कि इन क्षिक्कों को निकालनेवाला श्रीयज्ञ सातकिर्णि था। इस सिक्के के पट पर दो मस्तूलोंबाता एक जहाज है तथा उसके नीचे एक मळली और एक शंख से समुद्र का बोध होता है (अ०३ क)। दोनों छोरों पर उभरा हुआ यह जहाज मस्तूलों, होरियों और पालों से सुसज्जित दिखताया गया है। इसमें सन्देह नहीं कि यह जहाज उस भारतीय व्यापार का प्रतीक है जो सातवाहनयुग में जोरों के साथ चल रहा था।

जिस समुद्री तट से जहाज-छाप के सिक्के पाये गये हैं वहाँ शायद दूसरी सदी के मध्य में पल्लव राज करते थे। उपयुक्त सिक्कों से यह पता लगता है कि यज्ञश्री सातकिंग का राज थोड़े समय के लिए पल्लवों के प्रदेश पर हो चुका था। जहाज-छाप के सिक्कों का प्रभाव इम उच्छ तथाकथित पल्लव श्रीर कुरु वर सिक्कों पर भी देख सकते हैं। पर श्री मीराशीवाला सिक्का श्रान्त्र देश में गुरुदूर जिले से मिला था जिससे पता चलता है कि जहाज-द्वाप के सिक्के उस प्रदेश

१ रेप्सन, क्वापुन्स बॉफ ब्रान्ध्रज \*\*\*, पृ०, xxxiv से

२ रेप्सन, वही, पृ॰ xxxi-xxxii

३ मीराशी, जरनब न्यूमिसमेटिक सोसाइटी, ३, ५० ४३-४१

में भी चलते थे। चोलमंडल में उपर्युक्त विक्कों तथा रोमन विक्कों के भिलने से इस बात का पता चलता है कि उस समय भारत का रोम के साथ कितना गहरा व्यापार चलता था।

यहाँ हमें सातबाहन इस के बाद के इतिहास से मतलब नहीं है; पर ऐसा पता लगता है कि श्रीयज्ञ सातकींग्र के बाद सातबाहन-साम्राज्य बैंट गया। तीस्री सदी के मध्य तक ती उसका अन्त हो गया तथा उसी से माइसीर के कर्वन, महाराष्ट्र के व्याभीर और व्यान्ध्रदेश के इच्चाइन्डल निकते।

युद्दर जिले के पालनाड तालुक में कृष्णा नहीं के दाहिने किनारे पर नागाजु नी कोश्व की पदाकियों पर बहुत-से प्राचीन अवरोप पाये गये हैं जिनसे पूर्त समुद्रतट पर इच्चाइक़्ल के दूसरी-तीसरी सही के इतिहास पर प्रकाश पहता है। अभाग्यवश वहाँ से मिले अभिलेख तीन राजाओं यानी माडरिपुत सिरि-विरपुरिसदात, उनके पिता चासिटिपुत चांतम्ल और बीरपुरिसदात के पुत्र पहुबुत चांतम्ल के ही हैं। पर यहाँ एक बात पर प्यान देना आवस्यक है कि अयोज्या के इच्चाकुओं से सम्बन्ध जोडता हुआ एक राजवंश अपने स्थान से इतनी दूर आकर राज्य करता था। ऐता पता चतता है कि आन्त्रदेश के इन इच्चाकुराजाओं की कुछ हस्ती थी; क्योंकि उनके विवाद-सम्बन्ध बतर कतारा के बनवास-राजकृत और उज्जीवनी के चन्नप-कृत में हुए थे। विवेद स्थान सिहण्यु थे; क्योंकि उनके स्वयं आहाराज्य में के अनुवाधी होते हुए भी उनके परी की सिन्नयाँ बीद बीं।

माहरियुत के बौरहवें वर्ष के एक लेख में सिंहलहीप के बौद मिलुयों को एक चैरंप मेंट करने का उल्लेख हैं। लेख में यह भी कहा गया है कि सिंहल के इन बौद मिलुओं ने करमोर, गंधार, चीन, चिलात (किरात), तीस्रिंड, अवरन्त (अपरान्त), वंग, बनवासी, यवन, दिल, (प)लुर और तम्बर्पाण को बौद्धभर्म का अनुवाधी बनाया। इनमें से कुछ देश, जैसे करमोर, गनवार, बनवासी, अपरान्तक और योन तो तीसरी बौद संगीति के बाद ही बौद हो चुके थे। देशों की उपर्युक्त तालिका की तुलना हम मिलिन्दपरन की बैसी ही दो तालिकाओं से कर सकते हैं।

श्रमिलंब के चिलात—जिनका उल्लेख पेरिप्तय के लेखक और टाल्मी ने किया है—पेरिप्तय के अनुसार, उत्तर के वासी थे। टाल्मी उन्हें बंगात की वाही पर बताता है। महाभारत के अनुसार (म॰ भा॰ २।४६।=), उनका स्थान हिमालय की हाल—समुद्र पर स्थित वारिष (बारीसांल) और जिमसूत्र — बतलाया गया है। इसके यह मानी हुए कि महाभारत में किसतों से तिज्वती-बरमी जाति से मतलब है। वे खाल पहनते ये तथा कन्द्र और फल पर गुजारा करते थे। युधिष्ठिर की उन्होंने छपायन में चमके, सोना, रत्न, चन्द्रन, अगर और दुनरे गन्ध-दल्य भेंट में दिये।

तोवित कर्तिम यानी उनीवा में या और हाथीरोंत के व्यापार के लिए प्रसिद्ध था। अपरान्त से क्षेंक्य का, वंग से गंगात का, बनवाधी से उत्तर कनारा का, बबन से विकन्दरिया का, (प)तुर से करिंग की राजधानी दन्तपुर का और दिमल से तामिलनाड का मतलब है।

<sup>।</sup> पृषि० इंडि॰, २०, पृ॰ ६

र मिलिन्द्परन, ए० २२० छीर ३३७

चपर्युक्त अभिलेश में हो, कर्यक्सेन के महाचीत्य के पूर्वी द्वार पर स्थित एक लेश का वर्षान है। निरन्यपूर्वक यह कर्यक्सेन और टाल्मी का किंग्रिक्सेस्सुल (Kantikossula) (७।१।१४) जिसका उल्लेश हुण्या के सुहाने के ठांक बाद आता है, एक थे। डा॰ बोगेल ने इस कर्यक्सेन को नागार्जुनी कीयड में रखा आ; पर पूर्वी समुद्रत्य पर कृष्या जिले के परया-सिल नामक गाँव से प्राप्त करीय २००ई० के पाँच प्राकृत लेश कर्यक्सेन को स्थित पर अच्छा प्रकाश डालते हैं। एक लेश में महानानिक शिवड का उल्लेश होने से यह बात शाफ हो जाती है कि ईसा की प्रारम्भिक सिन्यों में घर्यक्षासाल एक बर्यरगाह था। इस्ते लेश में तो परवासल का प्राचीन नाम कर्यक्सेल दिया हुआ है। उपर्युक्त बातों से कीई सन्देह नहीं रह जाता कि ईसा की आरम्भिक सिन्यों में कर्यक्सोश कृष्य नहीं के दार्थे किनारे पर एक बड़ा बर्यरगाह था जिसका लेश के बर्यरों तथा दसरे बन्दरों से व्याप्रारिक सम्बन्य था।

टाइमी के अनुसार (७ । १ । १६ ) पलुर एक एकेडेरियम (समुद-प्रस्थान) था जहाँ से सुवर्णदीप के लिए किनास छोड़कर जहाजवाते समुद्र में बते जाते थे। पलुर की स्थिति की पहचान विकाकीत और किलायदनम् के पहोश में की जाती है। २

इसमें सन्देह नहीं कि पूरी समुद्रतट पर बोद्धवर्म के ऐहवर्ष का कारण व्यापार था। वीद्धवर्म के अनुपानी अधिकतर व्यापारी ने और उन्हीं की महर से अन्दावती, नागार्खनी कोनड, और जगव्यपेट के विशास स्तप लई हो सकें। कृष्णा के निवसे भाग में बौद्धवर्म के हाल का कारण दिश में सब जगह बौद्धवर्म की अवनित तो या ही, साय-ही-साथ, रोम के साथ व्यापार की कभी भी था, जिससे इस देश में सोना आना बन्द हो गया और बौद व्यापारी दरिद ही गये।

जिस समय दक्किए में सातवाहन-वंश अपनी शक्ति मजबूत कर रहा था उसी सुन में सुजरात और काठियाबाह पर स्वतपों का राज्य था। ये स्वतप पहले शाहानुताही के प्रदिश्त थे। सायद सनकी नरल शक अयदा पहलान थी, पर बाद में तो थे पूरे दिन्द हो सुके थे। अब यह प्रायः निर्दिचत हो स्वक्त है कि काठियाबाह के स्वतप किनक और उसके वंश के प्रति वक्ताशर थे। पर सुजरात, काठियाबाह और मालवा पर शासन करनेवाल स्वपों के दो कुल थे। सहरात-कुल में मूमक हुए जिनके सिक्के सुजरात के समुद्रात्य, काठियाबाह और मालवा तक मिलते हैं। नह-पान ने जिनकी सातवाहन-कुल से हमेशा प्रतिस्पर्धा रहती था और जिनका कलेश जैन-साहित्य में हुआ है, शायद १९६ –१२४ ६० तक राज किया, गोकि तनके समय पर ऐतिहासिकों में काकी बहुत है। शायद १९६ न १ स्वर्ध के स्वकार में सुजरात, काठियाबाह, उत्तर-कोंकस, नासिक और पूना के जिले, मालवा तथा राजस्थान के कुछ भाग थे। जैस हम कह आये हैं, गौतवीपुत ने इन प्रदेशों में से कुछ पर कब्जा कर लिया था।

चष्टन उस राजञ्जल का संस्थापक या जिसने ३०४ ई० तक राज्य किया। चष्टन और खदरात-वंशों के रिस्ते पर खनेक मत हैं। ऐसा पता चनता है कि गीतमीपुत सातकीं द्वारा खदरातों के उन्दुलन के बाद, शक्त-शक्ति की थीर से, चष्टन को बचे-खचे सूर्वों का स्वयप नियुक्त

१, प'शाँट इ'विया, नं० ४ ( जनवरी, १३६३ ), ए० १३

२. बागची, प्रीआयंन एंड प्रीड्वीडियन, देखी पहुर प्रड दंतपुर

किया गया और इससे आशा की गई कि वह विजित राज्य को वापस कर लेगा। चष्टन और उसके पुत्र जयदामा ने इसमें कितनी प्रगति की, इसका हमें पता नहीं है; पर १५० ई० के करीब, कददामा ने माल ग, काठियावाइ, उत्तरी गुजरात, कछ, सिन्य, परिचमी राजस्थान के कुछ भाग और उत्तरी कोंकण पर अपना अधिकार जमा लिया था। उसने यौधेयों को जीता और सातकिण को दो बार हार दी। बाद के परिचमी चत्रप, जिनके नामों का पता हमें भिक्कों से चलता है, इतिहास में कोई विशेष महत्त्व नहीं रखते। ४०१ ई० के लगभग, चन्द्रगुप्त द्वितीय के राज्यकाल में, उनका प्रभाव मालवा और काठियावाइ से समाप्त हो गया।

2

राकों का िसन्य में प्रवेश, बाद में उनका पंजाब, मथुरा और उज्जैन तक फैलाव तथा उत्तर-भारत में कुषाण-राज्य की स्थापना—इन सब घटनाओं से इस देश के वािस्यों में एक राष्ट्रीय भावना का उदय हुआ जिसके प्रतीक दिल्लिण के सातवाहन हो गये। दिल्लिणापथ में शक-सातवाहन द्वन्द्र के यह मानी होता है कि कुषाण उस समय वहाँ घुस चुके थे। श्री० किताँ लेवी ने कुषाणों के दिल्लिण में घुसने के प्रश्न की काफी खोज-बीन की है। इस खोज-बीन से से पता चता है कि सामरिक महत्त्व के नगरों ने सातवाहनों की लड़ाई में खूब भाग लिया। पिरिश्वस और टाल्मी से भी इस प्रश्न पर प्रकाश पड़ता है।

पेरिश्वस ( ५०-५२ ) में दिनाबदें ( Dakhinabades ) अथवा दिस्णापथ के सम्बन्ध में कुछ विवरण मिलता है। उसके अनुसार, बेरिगाजा ( भरुष्ट्छ ) से दिन्खन में बीस दिन के रास्ते पर पैठन और पूर्व में दस दिन के रास्ते पर तगर था। इन नगरों के सिवाय, पेरिश्वस ( ५२ ) सूपर [ सोपारा ] और किल्लियेना ( कल्याण ) का उल्लेख करता है। कल्या ग बड़े सारगन ( Sarganes ) के सामने तो खुता बन्दरगाह था, पर सन्दन ( Sandanes ) के राजा बनने पर वह बन्दरगाह यूनानी जहाजों के लिए बन्द कर दिया गया। जो जहाज वहाँ पहुँचते थे उन्हें हथियारबन्द रस्नकों के साथ भरुकच्छ भेज दिया जाता था।

कि तियेना वम्बई के पास, उल्हास नहीं पर, आधुनिक कल्याण है। कल्याण सहाादि के पाद में बसा हुआ है और वहाँ से दो रास्ते, एक नासिक की ओर, दूसरा पूना की ओर जाते हैं। इस तरह से कल्याण, सातवाहन-साम्राज्य के परिचम की ओर, व्यापार के निकास का मुख्य केन्द्र था। पर, जैसा हम ऊपर देव चुके हैं, जैसे-जैसे चहरात भड़ोच की ओर बढ़ रहे थे, वैसे-वैसे दिच्छापथ के व्यापार को धक्का लग रहा था। पैठन से कल्याण तक का रास्ता पैठन और महांच के पर्वतीय रास्ते से अस्सी मील कम है, फिर भी कल्याण की अनेचा भड़ोचवाली सड़क से यात्रा करने में अधिक सहूलियत थी। कल्याण आनेवाली सड़क किसी उपजाऊ प्रदेश से नहीं गुजरती थी। उसके विपरीत, भड़ोच से उज्जैन की सड़क नर्म रा की उपजाऊ प्रदेश से नहीं गुजरती थी। वहाँ से वही रास्ता पंजाब होकर काबुल पहुँचता था और आगे बढ़ना हुआ परिचम और मध्य-एशिया तक पहुँच जाता था।

<sup>1.</sup> एस. बोवी, कनिष्क ए सातवाहन ....., जूर्नाल आशियातीक, 1 ३३६, जनवरी मार्च, ए॰ ६१-१२१

कल्याण के व्यापारिक महत्त्व का पता हमें कन्हेरी और जन्नर की लेगों के अभिलेखों से मिलता है। इन ले बों में कल्याण के व्यापारियों और कारीगरों के नाम आये हैं। कल्याण के घटते हुए व्यापार का पता हमें टाल्मी से लगता है जिसने कल्याण का नाम पश्चिमी समुद्रतट के बन्हरगाहों में नहीं तिया। टाल्मी के अनुसार, पश्चिमी समुद्रतट के बन्हरगाह इस तरतीब में पहते थे—सप्पारा (Suppara), गोत्रारिस (Goaris), इंगा (Dounga), बंदा (Bendas), नरी का मुहाना और सेमीला (Semyla)। उपयुक्ति तालिका से यह पता चलता है कि इंगा कल्याण की जगह बन गया था, लेकिन इसकी व्यापारिक महत्ता बहुत दिनों तक नहीं चल सकी; क्योंकि छठी सदी में कोसमीस इरिडकोम्राइस्टस (Cosmos Indikopleustes) किर से कल्याण का उल्लेख करते हुए कहता है कि वह भारत के छ: बड़े बाजारों में एक धा और वहाँ काँसे, काली लकड़ी और कपड़े का व्यापार होता था। श्री जॉन्स्टन इस इंगा को सालसेट के द्वीप में रखते हैं और उसकी पहचान बसईं के ठीक सामने डोंगरो से करते हैं। व

श्री जॉन्स्टन इस बात पर जोर देते हैं कि जिस तरह दूसरी सदी में कल्याण का नाम टाल्मी से गायब हो गया, उसी तरह उस कात के श्राभिलेखों में भी कल्याण की जगह धेनुकाकट स्थवा धेनुकाकटक का नाम श्राने लगा। कार्ले के श्राभिलेखों से पता लगता है कि धेनुकाकटक के नागरिकों ने, जिनमें छः यवन थे, कार्ले में तेरह श्रीर सत्रह नं के स्तम्भ मेंट किये। घरमुख का दान एक गन्धी (गान्धिक) ने किया श्रीर उसे एक बर्ड्ड ने बनाया था।

जैसा हम ऊपर कह आये हैं, यह ध्यान देने योग्य बात है कि इन लेखों में 'कल्याए' शब्द नहीं आता। इसके मानी यह हुए कि मनाहो के कारण यहाँ का व्यापार उठकर धेनुकाकटक चला गया था। यवनों से यहाँ यूनानी व्यापारियों से अभित्राय है जो भारत और रोमन-साम्राज्य के बोच का व्यापार चलाते थे। लेख में आया हुआ। गान्थिक—शायद गन्धद व्यों का, जिनकी मौंग भारत के बाहर बहुत अधिक थी—एक बड़ा व्यापारी था। धेनुकाकटक का शैलारवाड़ी के एक लेख में नाम आता है। कन्हेरी 3 में भी उसका नाम केवल एक बार आया है जिसका अर्थ यह होता है कि उस समय यक्त श्री द्वारा कोंक ग्र जीतने के कारण पुनः कल्याण की महत्ता बढ़ गई थी। कन्हेरी के लेखों में कल्याण के उल्लेखों से कोई निष्कर्ष निकालना कठिन है, क्योंकि उनमें से तीन लेख उस समय के हैं जब कोंकण चत्रपों के हाथ से निकत्त चुका था, बाकी दो (नं ० ६ ६ ६, ९०१४) शक-राज के दोनों कालों के बीच के हैं। श्री जॉनस्टन का यह विचार है कि धेनुकाकटक की बढ़ती तभी तक थी जबतक कि वह शकों के हाथ में था। सातवाहनों की कोंकण-विजय के बाद ही कल्याण का व्यापार किर से खुल गया।

पेरिग्रस और टाल्मी के युग में सोपारा के बन्दरगाह से विदेशों के साथ व्यापार चलता रहा, लेकिन धीरे-धीर वह व्यापार कम होने लगा और अन्त में तो सोपारा बम्बई से ४० मील

१. ल्यूडसे बिस्ट, नं॰ १८६, १८८, १६८, १००१, १०१६ इत्यादि

२. जे॰ भार० ए॰ एस॰, १६४१, पु॰ २०६

३. ल्यूडर्स जिस्ट, नं० १०२०

४. त्यूडर्स लिस्ट, नं॰ १००१, १०१३, धौर १०१२

उत्तर में एक नाममात्र का गाँव बच रहा। बड़े क्षिनी ( मृत्यु उद ईसवी ) ने इस बात पर गौर किया है कि मौउनी हना का पता लगने से भारत और लाजसागर के बीच के व्यापारी उसका उग्योग करने लगे थे। इतका नतीजा यह हुआ कि स्याप्रुस की खाड़ी ( श्राधुनिक रासफर्तक ) से चलनेवाले जहाज सीचे मालाबार के समुद्री तट में पहुँचने लगे और इसकी वजह से मुजिरिस के बन्दरगाह की इतनी महत्ता बड़ी कि उसने दूसरे भारतीय बन्दरगाहों की मात कर दिया।

जैसा हमें पता चतता है, पहली सदी में जब पश्चित-भारतीय बन्दरगाहों में भड़ोच का पहला स्थान था तब उसके तिए शकों और सातवाहनों में काफी लड़ाई-मगड़ा होता रहा। अपरान्त को जिसका भड़ोच एक भाग सममा जाता था, शायद नहपान ने जीता। बाद में गौतमीपुत्र शातकिएं ने इसे वापस ले लिया। पर फिर रुद्र हामा ने दूसरी सदी के बीच में उसपर अपना अधिकार जमा लिया।

श्रपरान्त के लिए हुई इस लड़ाई पर टाल्मी बहुत-कुछ प्रकाश डालता है। नासिक का जिला भड़ोच श्रौर पैठन के बीच के रास्ते के दर्रों की रखवाली करता था। नहपान ने ४१ श्रौर ४६ वर्षों के बीच इसपर श्रपना दखल जमाया, ले जिन यह प्रदेश गौतभीपुत्र सातकिंग के श्रठारहवें राज्यवर्ष में किर सानवाहन-राज्य में श्रा गया श्रौर पुलुमाइचासिष्ठिपुत्र, जिसका उल्लेख टाल्मी (७१९१८२) ने सिरि तुलामाय (Siri Ptolemaios) नाम से किया है, के राज्य में भी सातवाहन-साम्राज्य का एक भाग बना रहा ।

टाल्मी नासिक को अपने श्रिरिशाके (Ariake) में, जो श्री पुलुमायि के राज्य का द्योतक था, नहीं भिनता; पर उसे लारिके (Larike) यानी लाट-लाटिक में भिनता है। पुलुमायि की राजधानी खोजेन (Ozene) यानी उद्धियनी थी। टाल्मी उसके अधिकार में दो और जगहों को यानी तियागुर (Tiagoures) और क्सेरोगेराइ (Xerogerei) को रखता है। श्री लेवी ने तियागुर की पहचान चकोर से की है जिसका उन्लेख गौतमीपुत्र के अभिलेख में है और सेटिंगिर ही टाल्मी का क्सेरोगेराइ है। जिरिटन ही टाल्मी का विरितल (Sirital) है तथा मलय अकोन (Malay Akron) (अशाहर ), जो महकच्छ की खाड़ी पर स्थित बतलाया गया है, तेख का मलय है।

यहाँ यह गौर करने की बात है कि लारिके की सीमा पूर्व में नातिक से शुरू हो कर पश्चिम में भड़ोच तक जाती थी। इसके उत्तर-पश्चिम में इसरे नगर पड़ते थे। ऐसा मालूम पड़ता है कि, जब टाल्मी की खबर देनेवाले इसरी सदी के प्रारंग में भारत में थे, उस समय तक गौतमीपुत्र चयन से नातिक वापस नहीं ले सके थे। खबरातों को समाप्त करने के बाद गौतमीपुत्र उन्न दिनों तक उज्जयिनी के भी मालिक बने रहे। यह सब प्रदेश पुनः स्दर्शमा के अधिकार में चला गया।

जैन-साहित्य में भड़ोच की लड़ाई के कुड़ खबराव बच गये हैं। खावस्यक चूर्णि की एक कहानी में कहा गया है कि एक समय भहकच्छ में नहवाहण राज्य करता था खौर प्रतिष्ठान में सालिबाहन। इन दोनों के पात बड़ी सेनाएँ थां। नहवाहण ने, जिसके पास बहुत पैंश था, एलान करा दिया था कि शालिबाहन की सेना के प्रत्येक विपादी के शिर के लिए में एक लाख देने को तैयार हूँ। शालिबाहन के खादमी भी कभी-कभी नहवाहण के खादमियों को मार दिया करते थे

१. बेवी, जरनब ग्राशियातीक, १६६६, पृ॰ ६४-६५

र. वहीं, पु॰ ६१

पर उन्हें कोई इनाम नहीं भिलता था। हर साल शालिवाहन नहवाहण के राज्य पर धावा बोतता था और हर साल यही घटना घटनी थी। एक बार शालिवाहन के एक मन्त्री ने उसे सलाह दी कि वह धीखें से शत्रु को जीतने की तरकीब काम में लावे। मंत्री स्वयं गुगुत का भार लेकर भरुकच्छ पहुँच गया। वहाँ एक मन्दिर में ठहरकर उसने खबर उड़ा दी कि शालिवाहन ने उसे देशनिकाला दे दिया है। नहवाहण उसकी खोर फुक गया और उसने खपने को सन्त बताकर राजा को मन्दिर, स्तूप, तालाब इत्यदि बनवाने की सलाह दी जिससे उसकी सारी रकम खर्च हो गई। बाद में उसने शालिवाहन को खबर दी कि नहवाहण के पास अब इनाम देने को कुन्न नहीं है। यह सुनकर शालिवाहन ने महकच्छ पर चढ़ाई करके उसे जमीनदीज कर दिया।

उपर्युक्त कहानी में जो कुछ भी तत्त्व हो, एक बात तो सही है कि नहपान ने मिन्सर इत्यादि बनवाये थे। उसके दामाद उपवदात १ ने वर्णांश (आधुनिक बनास नही, पालनपुर), प्रभास, भ६कच्छ, दशपुर, गोवर्धन, सोपारग इत्यादि में दान श्यि थे। उसने मिहियाँ (श्रोबारक) बनवाई और भिचुओं की सेवा के लिए लेण और जलदीणियाँ (पोड़ी) बनवाई।

पेरिम्नस (४१) में शायर नहपान की नंबनोस (Nambanos) कहा गया है। बरके (Barake) यानी द्वारका के बार भ६कच्छ की खाड़ी का बाकी हिस्सा और ऋरियांके का भीतरी भाग नंबनोस के ऋथिकार में था।

इस तरह पेरिक्षस के समय में नहपान के राज में अरियाके का अधिक भाग था। और कच्छ के समुद्रतट के साथ सिन्ध का निचला भाग पह्लवों के अधिकार में था। र राजधानी मिन्नगर (४१) थी, उज्जैन तो भीतरी देश की राजधानी थी (४=)। यूनानी साहित्य में अरियाके से पूरे उत्तर भारत का बोध नहीं होता था। टाल्मी (७१९१६) के अनुसार अरियाके में सुप्पर से सेभिल्ला (चौल) के दिक्षवनवाले कल पटन (Bale Patna) का समुद्र-तट था। सात बाहनों के राज्य में (७१९१६) बैठन, हिप्पोक्ट्ररा (Hippkoura), बालेक्ट्रोड (Balekouros) थे और वह उत्तर कनारा में बन वासी तक फैला हुआ था। इन सबकी इकट्टा करके पेरिक्षस का दिखानावदेस अथवा दिख्या। पय बनता था।

टालमी ने समुद्रतट से भीतर तक फैली सिंघ से भड़ोच तक की भूमि को, जिसकी राजधानी उज्जिथनी थी, लारिके (Larike) कहा है। इस तरह खरियाके खौर लारिके में भेद दिखाकर टाल्मी ने यह बतलाया है कि उसके युग में पहले से राजनीतिक भूगोल में परिवर्त न हो गया था।

हम ऊपर पेरिश्वस द्वारा बिल्तिबित सन्देनेस का नाम देव चुके हैं। सन्देनेस द्वारा महकच्छ पर अधिकार होने से ही कल्याण का रोम-यूनानी-व्यापार रुक गया। श्री लेवी के मत से सन्देनेस संस्कृत चंदन का रूप है 3 | चीनी-बौद्ध साहित्य में चान-तन (Tchan-tain) शब्द का प्रयोग कुंछ राजाओं की पदवी के लिए हुआ है। म् सूत्रालंकार में तो लास कनिष्क के लिए यह शब्द आया है। गन्धार और बलाँ में भी यह पदवी कुपाण-राजाओं के लिए थी। स्तुत्र जाँच-पहताल

१. आवश्यक चूर्णि

२. ल्यूडर्संबिस्ट, १९३१, ११३२

३, वही, पृ० ७१-७६

४. वही, पृ० ८०

र. वही, पृण् मर-मध

करके श्री लेवी इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि पेरिम्नस का सन्द्रनेस कुषाण-वंश का था श्रीर सम्भवतः वह किनिष्क था। यहाँ यह कह देना उपयुक्त होगा कि तारानाथ चन्द्रनगल को ठी क किनिष्क के बाद रखता है। यह चन्द्रनपाल श्रपरांत पर राज्य करता था जहाँ सुपारा है। ठी क यहीं पर टाल्मी श्रारियांके का प्रधान नगर रखता है (७११६)। जैसा हम ऊपर देव श्राये हैं, महाभारत में ऋषिक (यु-ची) का सम्बन्ध चन्द्र से किया गया है। शायद किनिष्क के यु-ची होते से ही उसे यह पदवी मिली थी।

पर, लोगों की राय में, किनिष्क का राज्य तो िसन्धु नहीं से बनारस तक फैला था, िकर उसका उल्लेख दिल्ला में कैसे हो सकता है। श्री लेबी ने इस बात को समाण सिद्ध कर दिया है कि पचीस और एक सौ तीस ईसवी के बीच में किसी समय यू-ची लोग दिन्बन में रहे होंगे। इस राय के समर्थन में उन्होंने यह दिखलाया है कि पेरिश्लस के समय में भहरुच्छ और कों रूण के समुद्रतट का मालिक एक चन्दन था। टाल्मी में भी हम एक संदन के आरियांके का पता सुपारा के पास पाते हैं। पेरिश्लस के समर्द्रतट से हटाया। अरियांके के बाद के समुद्री हिस्से का नाम एएडरोन्पाइरेटॉन (Andron Peiraton) था जो दिवंद देश तक फैला हुआ था। यहीं आन्त्र के जलडाकू रहते थे। बहुत दिनों बाद तक, अठारहवीं सदी में भी, यह आंग्रे का आई। था जिससे अपने डाकू-जहाज भेजकर वे युरोपियनों के भागों को लूटते रहते थे।

इसमें कोई आरचर्य की बात नहीं है कि भहकच्छ श्रौर सुपारा पर चन्द्रन का श्रिविकार होने से उन बंदरों का व्यापार मालाबार में चला गया जिससे मुजरिस के बन्दर की बढ़ती हुई। भारत के पश्चिमी समुद्रतट पर राजनीतिक श्रौर आर्थिक उथल-पुथल से इस देश के लोगों के जीवन पर काकी प्रभाव पड़ा। टालमी द्वारा दिये गये राजनीतिक विभागों से हम देल सकते हैं कि कैसे सिकन्दरिया में व्यापारी अपने व्यापार पर उन परिध्यितियों का प्रभाव देत रहे थे। श्रौ लेबी की राय है कि देश में इस राजनीतिक उथल-पुथल ने लोगों के हिन्द्रचीन और हिन्दर-एशिया के जाने के मार्ग खोल दिये। जावानी अनुश्रुति के अनुसार वहाँ जानेवाले दो तरह के आदमी थे; गुजरात से बनिया आये तथा कलिंग के बन्दरगाहों से क्लिंग।

टाल्मी (७।४।३) में आन्ध्र का उल्लेख केपआनड़ाइ सीमुएडीन (Cape Andrai Satimoundon) में आता है जो सिंहल के पिरचमी किनारे पर था। टाल्मी (७।४।३) से हमें यह भी मानुम होता है कि प्राचीन समय में सिंहल का नाम सीमुएडीन था, पर टाल्मी के काल में उसे सिलके (Salike) कहते थे। टाल्मी के इस विचार का आधार प्रिनी हैं (६।२४।४ से)। एनीयस भोकैमस (Annius Plocamus) नामक रोमनों की अधीनता में रहनेवाला एक करआहक जब लालसागर का चक्कर मार रहा था तो मौसमी हवा में पड़कर वह सिंहल पहुँच गया और वहाँ उससे भोडियस (ईश्वी सन् ५१-५४) के पास इतकार्य करने को कहा गया। यहाँ उसे पता लगा कि लंका की राजधानी पलैसिमुएइस (Palaisi mundous) थी। सिमुएइस से यहाँ समुद्र का तात्पर्य है। इसी आधार पर आएडूँ सिमुएइस की खाड़ी से आन्ध्रों के खात का तत्पर्य था जिस तरह पलैसिमुएइस से मलय समुद्र में युसने के रास्ते से। आएडूँ सिमुएडीन से हमें सातवाहनों की त्रिसमुद्राधिपति पदवी सामने आ जाती है।

३. जेबी, वहीं, ए॰ ३४-३४

इम ऊपर देख आये हैं कि किस तरह उत्तर, दक्षिवन और पश्चिम में सातवाहन फैले हुए थे। पर श्रभाग्यवश हमें दूर दिश्वन के तामिल राज्यों का पता नहीं लगता गोिक कुछ प्राचीन कविताओं में प्राचीन राजाओं के उत्तेत्र हैं। बहुत प्राचीन काल में तामिलगम् यानी तामिलों का राज्य, मदास प्रदेश के अधिक भाग में छाया हुआ था। इसकी सीमा उत्तर में समुद्रतट पर पुलीकट से तिरुपति तह, पूरव में बंगाल की खाड़ी तक, दिवण में कन्या-कुमारी तक तथा परिचम में माही के कुछ दिश्वन बडगर के पास तक थी। उस काल में मालाबार भी तामिलगम् का अंग था। इस प्रदेश में पाएड्यों, चोलों और चेरों के राज्य थे। पाग्ड्यों का राज्य श्राधुनिक मदुरा श्रीर तिन्नक्ती के श्रिविक भागों में था। पहली सदी में, इस्में दिच्चिण त्रावनकोर भी आ जाता था। प्राचीत काल में इसकी राजधानी कोलकई में ( तिन्नवर्ली में ताम्रपर्ण नही पर ) थी। बाद में वह महुरा चली त्राई। चीलों का प्रदेश पूर्वी समुद्दतट पर पेनार नदी से बेल्लार तक या तथा पश्चिम में कुर्ग तक फैला हुआ था। इसकी राजधानी डरैयुर ( प्राचीन त्रिचनापत्ती ) थी श्रौर इसके वश में कावेरी के उत्तर किनारे पर बसा हुआ कावेरीपट्टीनम् अथवा पुहार का बन्दरगाह था। चोतादेश में कांची भी एक प्रसिद्ध नगर था। चेर अथवा केरलप्रदेश में आधुनिक त्रावनकोर, कोचीन और मदास का मालाबार जिला शामिल थे। कोंगु देश (को गंबटूर जिला, सेतम जिला का दिव्या भाग) जो एक समय उससे अलग था, बार में उसके साथ हो गया। उसकी राजधानी पहले बंजी (कीचीन के पास पेरियार नहीं पर तिरु कहर ) में थी, पर बाद में वह वंजिक्कलम् ( पेरियार के मुहाने के पास ) चली त्राई। इस प्रदेश में कुछ मशहूर व्यापारिक केन्द्र थे, जैसे तोंडई (किलंडी से प्र मीत उत्तर ), मुचिरि (पेरियार के मुहाने के पास ), पत्तैयूर और वैक्करै (कोट्टायम् के पास )।

तामिल देश के प्राचीन इतिहास का ठीक पता नहीं, चलता । शायद ईपवी सन् के आरम्भ में चोल देश का राजा पेठनेरिकिल्ली था और चेरराज नेहुञ्जेरल-आदन् । इन दोनों की मृत्यु लड़ते हुए हुई । पेठनेरिकिल्ली के पौत्र करिकाल के समय में चोलों की बड़ी उन्निति हुई । उसने चेर और पार्ट्यों की संयुक्त सेना को एक साथ हराया । शायद उसने अपनी राजधानी कावेरीपटीनम् बनाई ।

करिकाल की मृत्यु के बार चोल-साम्राज्य को एक धक्का लगा। नेहुमुहुकिल्ली ने एक बार पांड्यों श्रीर केरलों को हराया; पर बार में कावेरी गृहीनम् के बाद से नच्छ होने श्रीर बगावतों से वह धबराने लगा। इन सब विपत्तियों से चेर सेंगु हुवन ने उसकी रच्चा की। चेर सेंगु हुवन के समय तक चेरों की प्रभुता कायम थी; पर पांड्यों से हार जाने के बाद उनके बुरे दिन श्रा गये।

हमने ऊपर ई॰ पू॰ दूसरी सदी से ई॰ तीसरी सदी तक के भारत के इतिहास पर सरसरी तौर से नजर दौड़ाई है जिससे पता चलता है कि किस तरह व्यापारिक मार्गी और बन्दरगाहों के लिए लड़ाइयाँ होती रहीं। कुयाण-युग की एक विशेषता यह थी कि पेशावर से लेकर पाटलिपुत्र और शायद ताम्रलिप्ति तक का महापथ और मधुरा से उज्जैन और शायद भड़ोच तक के पथ उनके कब्जे में थे। पर उनके पतन के बाद मधुरा से बनारस तक का रास्ता तो शायद मधों और यौंधेयों के अधिकार में आ गया, पर उसके बाद का रास्ता मुह डों के हाथ में रहा। मधुरा-उज्जैन-भड़ोचवाली सड़क परिचमी चूत्रपों के अधीन थी, पर उसके लिए उनकी सातवाहनों के साथ कई लहाइयाँ हुई। पिरचमी समुद्रतट के बन्दरों पर च्रियों, सातवाहनों और चेरों के अधिकार थे तथा पूजां समुद्रतट के बन्दर किलगों, चोलों और पाएड्यों के अधिकार में थे। इस तरह से देश की पथपद्धित और बन्दरों पर बहुत-से राज्यों के अधिकार होने से देश के व्यापार पर क्या प्रभाव पड़ा, यह कहना मुश्किल है। पर इतना तो इतिहास हमें बताता है कि देश में राजनीतिक एकता न होते हुए भी उससे व्यापार पर कोई प्रभाव नहीं पड़ा। हम छठे अध्याय में देखेंगे कि रोमनों द्वारा लालसागर के मार्ग का उद्धार और मौसमी हवा का पता चलने से भारतीय माल के लिए एक नया बाजार खल गया तथा भारतीय बन्दरगाहों का महत्त्व कई गुना अधिक बढ़ गया। विदेशी व्यापारी भारतीय माल-मसालों की खोज में यहाँ आने लगे तथा भारतीय व्यापारी और साहिक सोना, रतन, मसाले तथा सुगन्धित द्व्यों की खोज में मलयेशिया की पहले से भी अधिक यात्रा करने लगे। बाद के अध्याय में हम इसी आवागमन की कहानी पढ़ेंगे।

## व्या श्रध्याय

## भारत का रोमन साम्राज्य के साथ व्यापार

ईसा की पहली दो सिर्यों में भारत और रोम के व्यापार की बढ़ती हुई। व्यापार की वस उन्नित का कारण रोमन साम्राज्य द्वारा शान्ति-स्थापन था जिससे खोजों और विकास के एक नये युग का प्रारम्भ हुआ। पश्चिम और निकट-पूर्व के प्रदेशों को एक साथ जोड़ने में एशिया-माइनर, अरब और उत्तर-पूर्व अभिका के भौगोलिक पहलू भी ठोक-ठोक हमारे सामने आ गये। निकट-पूर्व के रोमन व्यापारियों ने अपनी शिक्त और पैसे के जोर से अपने व्यवसाय की काफी उन्नित की। इतना सब होते हुए भी यह अजीव बात है कि रोमन और भारतीय, व्यापार में, यदा-कदा ही एक दूसरे से मिलते थे। उनके व्यापार के बिचर्वई सिकन्दरिया के यूनानी, शामी यहूदी, आमानी अरब, अक्सुमी (Axumites), सोमाली तथा पूर्व को जानेवाले स्थलपय के अविकारी पह्लव थे।

एशिया-माइनर श्रीर श्ररब-पुरीप, श्रिक्ता श्रीर एशिया की भूमि की कमर कहे जा सकते हैं जिनसे इटली श्रीर भारत के समुद्दतट समान दूरी पर स्थित हैं। भूमध्यसागर श्रीर हिन्दमहासागर, फारस की खाड़ी श्रीर लालसागर की वजह से, एक दूसरे के पास श्रा जाते हैं। लालसागर भूमध्यसागर के सबसे पास है श्रीर इसी कारण भारत के साथ व्यापार का यह एक खास रास्ता बन गया।

एशिया-माइनर और अरब, स्थलमार्गों से भी, भूमध्यतागर और भारत का सम्बन्ध जोड़ते थे। इसी प्रदेश में पश्चिम को जानेवाले भारतीय माल के लेनेवाले और ढोनेवाले तथा व्यापारी देखे जा सकते थे। इसी मार्ग पर बहुत-से नगरों की स्थापना हुई जो व्यापार से फले-फूले।

रोमन राज्य एशिया माइनर, शाम श्रीर मिल पर तो स्थापित हो चुका था; पर श्ररब उनके अधिकार में नहीं था और कोहकाफ के कबीले उनकी बात नहीं मानते थे। इस पाँचवें अध्याय में बता चुके हैं कि भारत में शक-सातवाहन और तामिलगम् के राजे स्थलपथ और वन्दरगाहों पर कैसे अपनी हुकूमत स्थिर किये हुए थे, पर इस राजनीतिक गड़बड़ी का भारत के विदेशी व्यापार पर बहुत कम असर पहा। व्यापार को उत्साह देने के तिए किनेष्क ने सोने के रोमन सिक्कों की तौल भारतीय सिक्कों के लिए अपना ली। यह आवश्यक था; क्योंकि रोमन सिक्का उस युग में अन्तरराष्ट्रीय सिक्का बन चुका था।

टाल्मी वंश के राज्यकाल में िसकरारिया चूरीन, एशिया और अभिका के व्यापारियों का प्रधान बाजार बन गया। अगस्तस के काल में एक रास्ता, जहाँ तक हो सकता था, लालसागर को बचाता था और दूसरा उसकी मुसीबतें मेलता था। पहलें रास्ते की पकड़ने के लिए नील के रास्ते व्यागरी केना ( Kena ) और केम्त ( Keft ) पहुँ चते थे। किर केना के रास्ते वे मुसेत ( Mussel ) बन्दर ( अर्शकर ) और केम्त के रास्ते बेरेनिकें ( Berenike )

पहुँ चते थे जो उम्मेत केतेक की खाड़ी के नीचे राखवेनास पर स्थित था। इस रास्ते पर यात्री रात में सकर करते थे। उनके आराम के तिए इन सड़कों पर चिट्ठियों, हिथिपारवन्द र तकों तथा सरायों और धर्मशाताओं का प्रवन्य था। ै ईता की प्राथिमक सिदयों में वेरेनिकेवाले रास्ते का महत्त्व इसितए और बढ़ गया कि जिस प्रदेश से सड़क गुजरती थी उसमें पन्ने की खदानें मित्र गई थीं।

जहाज िकररिया से चतकर सात हिनों में हेल्पोलिट (Herospolit) की खाड़ी (स्त्रेज की स्तात) पहुँचते थे जहाँ दुसरे टालमी ने ब्रारिस्नो (Arisnoe) की नींव डालो थी। वहाँ से वे बोरिनिके ब्रौह मुसेत के बर्दरगाह पहुँचते थे। मौसमी हवा का भेर न जानते से व्यापारी जहाज किनारे-िकनारे चलकर कभी-कभी रासकर्तक को पार करके िन्धु के मुहाने पर जा पहुँचते थे। रास्ते में वे ब्राद्युतिस (Adulis) (ब्राधुनिक ज्युता, मसाता) में ब्राकिकी माल के तिए ठहरते थे। फिर इसके बार मुजा (Muza) (मोजा) के पूरव हकते हुए वे ब्रोसियेलिस (Ocealis) (केला) पहुँचकर बावेलमन्द्रव के डमहमध्य से हिन्दसागर में पहुँच जाते थे। वहाँ ब्रादन ब्रौर सोकोतरा के सुमाली बाजारों में भारतीय व्यापारियों से मेंट उनकी होती थी। ब्रागे चलकर वे हदमौत में भारत के साथ व्यापार करनेवाले केन (Cane) (हिस्नगोराव) ब्रौर मोजा (खोररेरी) में ठहरते थे। इनके बार वे सीबे सिन्धु नही के बन्दरगाह, बार्बरिक पहुँचते थे, जहाँ उन्हें चीनी, तिब्बती ब्रौर भारतीय माल भितता था। किर दिक्वन की ब्रोर करते थे। रास्ते में मुजिरिस (केंगनोर) ब्रौर नेलिकेंडा (कोहायम) पड़ते वेर-राज्य की सर करते थे। रास्ते में मुजिरिस (केंगनोर) ब्रौर नेलिकेंडा (कोहायम) पड़ते थे। इसके बार मोतियों के लिए प्रसिद्ध पाण्ड्यदेश की तथा चोलमराइल की वे सर करते थे। रास्ते में मुजिरिस (केंगनोर) ब्रौर नेलिकंडा की वेस करते थे। इसके बार मोतियों के लिए प्रसिद्ध पाण्ड्यदेश की तथा चोलमराइल की वे सर करते थे।

भारतीय व्यापार में यमनी, नवाती तथा हिमरायती लोगों का भी हिस्सा था और इसलिए वे रोम के साथ भारत के सीधे व्यापार के विरोधी थे। सोमाली समुद्रतर के अरब-अफ्रिकियों ने इस युग में हच्या का अनुमी सम्प्राज्य कायम किया। शायद उन्होंने भारतीयों को बावेलमन्देव में ओसितिस के आगे न बढ़ने के लिए मना लिया। हच्या से सिकन्दरिया तक एक स्थलमार्ग चतने पर भी अनुमी यूनानियों से अय् लिस (सोमाली बाजारों और सोकातरा) में मिलना पसन्द करते थे। इस प्रदेश में यूनानी, अरब और भारतीय रहते थे और भारत से आने-जानेवाले यात्री यहाँ ठहरते थे।

शक-पह्लवों की लड़ाइयों से स्थलमार्ग की कठिनाइयाँ बढ़ गईं। इससे बचने के लिए अगस्तस को समुदी रास्तों की रचा का प्रबन्ध करना पड़ा। हिमरायती और नवाती इस प्रयत्न में बाधक थिख हुए। पर मौसमी हवा का ज्ञान हो जाने पर इन सब प्रयत्नों की कोई आवस्यकता ही नहीं पड़ी।

हम पहले अध्याय में अनितन्नोब से बलख हो कर भारत के पथ का उल्लेख कर चुके हैं। अगस्तस के युग में रोमन व्यापारी सेल्युकिया से क्टेसिफोन (Ctesiphon) पहुँचते

१. ई॰ एच बासिंगटन, दि कामसे विटवीन दि रोमन प्रमायर प्राड इविडया, पृ॰ ६—७, कॅब्रिज, १६२८

२. वही, ६० ६—१०

३ वही, पृष्ठ १३-१४

थे। किर वे अशीरिया हो कर कुँ है स्तान से मोडिया पहुँ चते थे। वहाँ से बेहिस्तान होते हुए वे तेहरान के पास से कैरियम सगर का रास्ता पकड़ लेते थे। यहाँ से रास्ता किर्म के पास है को टोमपाइलोस (Hacolompylos) होते हुए अनि ओ मार्गियन (मर्व) पहुँ चता था। यहाँ से रास्ते की दो शाबाएँ हो जाती थीं —एक तो हिन्दू छेश को दिख्य में छोड़ती हुई चीनी कौश मध्य से जा निजतो थी और दूसरी दिन्जन में भारत की ओर घूम जाती थी। इन दोनों रास्तों का उपयोग, खास रोम के व्यापारी कम करते थे। प्लिनो और टाल्मी के अबसार मर्व से पुरव का रास्ता सपरकन्द होते हुए वंजु को पार करता था। एक दूसरा रास्ता मर्व से बलख जाता था और वहाँ से ताशकुरगन पहुँचता था जहाँ भारत, वंजु के कांठे, खोतन और यारकन्द के रास्ते भिजते थे। यहाँ से यारकन्द के कांठे से होता हुआ रास्ता सिगान है तक चता जाता था। यह पुरा रास्ता चार सौ पड़ावों में बाँटा गया था।

बतल से हिन्दुस्तान आने के लिए हिन्दूक्श पार करना पड़ता था। वहाँ से रास्ता काबुत, पेशावर होते हुए तच्चिशता, मधुरा और पारितपुत्र तक चला जाता था। पर जो व्यापारी केवल भारतीयों से ही व्यापार करते थे वे प्रधान रास्ते से मर्च के दिल्ए धूम जाते थे और आसान मंजिलों में हेरात पहुँच जाते थे और वहाँ से कन्यार। कन्यार से भारत के लिए तीन रास्ते थे—(१) दिल्ज-रूवों रास्ता, जो पहाड़ों को पार करता हुआ बोलन अथवा मूला दर्रे से भारत में उतरता था। (१) उत्तर-रूवों रास्ता, जो काबुल पहुँचकर कौशेय-पथ से मिल जाता था। (१) लाउबेलावाला रास्ता, जो सड़क या नदी से सोनमियानी की खाड़ी पहुँचता था और वहाँ से जल अथवा स्थलमार्ग से भारत ।

इन स्थल-मार्गों से, कम-से-कम अगस्तस के समय में तो, कई भारतीय प्रिणिधिवर्ग रोम पहुँ ने। इन प्रिणिधिवर्गों में कम-से-कम चार के उल्लेख लातिनी साहित्य में भिलते हैं। (१) पुरुदेश (फेलम और ज्यास के बीच में) का प्रिणिधिवर्ग अपने साथ रोम को सर्प, मोनाल, शेर और युनानी भाषा में तिखा हुआ एक पत्र ले गया। (२) भड़ीच से आये प्रिणिधिवर्ग के साथ जरमानो अनाम का एक बौद्ध श्रमण था। (३) चेर-साम्राज्य का प्रिणिधिवर्ग। [रोम में यह प्रतिद्ध था कि मुजिरिस (कॉंगनोर) में अगस्तस के लिए एक मिन्दर बनवाया गया था। ] (४) पांड्य-साम्राज्य का प्रिणिधिवर्ग अपने साथ रत्न, मोती और हाथी लाया था। ?

इस तरह हमें पता चतता है कि अगस्तस के समय में भारत और रोम का व्यापारिक सम्बन्ध बढ़ा। लेकिन व्यापार का पलड़ा आरम्भ से ही भारत के पन्न में भारी रहा। इसी के फलस्वरूप भारत में रोमन राजाओं के बहुत-से सोने के सिक्के मिलते हैं।

समकालीन लातिनी साहित्य से हमें पता चलता है कि रोमन साम्राज्य के ब्रारम्भ में भारतीय माल का दाम रोमन सिक्कों में चुकाया जाता था। हमें इस बात का पता है कि भारतीय सिंह, शेर, गैंड़, हाथी ब्रौर सर्प रोम में कभी-कभी तमारो के लिए लाये जाते थे। रोमन लोग भारतीय सुग्गे भी पालते थे। भारतीय हाथीदीत ब्रौर कछुए की खपड़ी का व्यापार गहने बनाने के लिए होता था। रोमन क्रियाँ भारतीय ब्रौर चीनी

<sup>ा</sup> वहीं, पृष्ठ २३-२४ २ वहीं, पृष्ठ ३१-३७

मोती बड़े चाव से पहनती थीं। जड़ी - वृटियाँ और मसते भी इस व्यापार के मुख्य अंग थे। काती निर्च, जड़ामांती, दातचीनी, कुठ और लायची अविकतर स्थतमार्ग द्वारा अरब यात्री ताते थे। दत्रओं में उत्रश्रुं के वस्तुओं के सिवाय सोंठ, गुगुत, बायबिंहग, राहर और अगर होते थे। हमें इस बात का भी पता चत्रता है कि रोमन लोग भारतीय तिल के तेत्र का भी खाने में उपयोग करते थे। नीज का, रंग की तरह, व्यवहार होता था। सूती कपड़े पहनने के काम में लाये जाते थे तथा आवर्ष की लकड़ी के साज-सामान बनते थे। चावल खाद्याल माना जाता या तथा भारतीय नींबृ, आहू और जर्दातृ खाने तथा औषध के काम में आते थे। बहुत तरह के कीमती और साधारण रत्न, जैसे हीरा, शेष (ओनिस्स), सार्डीनिस्स अकीक, सार्ड, लोहितांक, स्किटेक, जमुनिया, कोपल, वैहुर्य, नीलम, माणिक, पिरोजा, कोरलह (गानेंट) इत्यादि की रोम में बहुत माँग थी। इन सबका दाम रोम को सोने में चुकाना पहता था और इससे राष्ट्र के धन का बड़ा अपव्यय होता था। टाइबीरियस ने इस अन्याधुन्य खर्च के रोकने का प्रयत्न भी किया था पर उसका कोई परिणाम नहीं निकला। "

मौसमी हवा का पता चल जाने पर इटली से भारत तक की यात्रा करीब सोतह हफ्तों में या श्रौसतन छः महीनों में होने लगी। यात्रा मुसेतहार्बर (रासश्चवृसोमेर) से, करीब मकर-संकांति के समय, जब श्रिकिका श्रौर दिखागी श्रारब से श्चतुकृत उत्तर-पश्चिमी हवा चलती थी, श्रारम्भ होती थी। भारत श्रौर लंका की श्रोर जानेवाले यात्री जुलाई में श्रपनी यात्रा इसलिए श्रारम्भ करते थे कि लालसागर पहली सितम्बर के पहले पार कर जाने पर उन्हें श्ररब-समुद्र में

जहाज के अनुकूल मौसमी हवा मिल जाती थी।

जिस जहाज से पेरिश्वस के लेखक ने भारत-यात्रा की वह यों ही साधारण-सा जहाज रहा होगा जिसमें शायर एक गज पर लगा ऊपरी तिकोना पाल लगता था। भारतीय समुद्र में समय की बहुत पाबन्दी करनी पड़ शे थी; क्योंकि उस समय की जहाजरानी बहुत कुछ व्यापारी हवाओं पर अवलिक्त होती थी। जहाज के पाल हवा से भरकर उन्हें आगे चलाते थे। ऐसे समय पतवार लगाने की भी बहुत कम आवश्यकता पड़ ती थी। पतवार आड़े और गलही के बीच में होती थी। क्यांधार गलही पर बने एक ऊँचे मचान पर बैठकर पतवार चलाता था। हिपालुत द्वारा मौत्रमी हवा की खोज से पतवार चलाने की किया पर भी कुछ प्रभाव पड़ा। मौसमी हवा में हवा के रुब से कुछ हटकर पतवार चलाई जाती थी जिससे जहाज सीधा न चलकर दिक्तन की और मुद्द जाय। जहाज चलाने की यह किया कुछ तो पतवार के धुमाव-िक्राव से और कुछ पाल के हटाने-बदाने से साव ली जाती थी। व

रोमन व्यापारियों की यात्रा मायोध-होरमोस (Myos Hormos) अथवा बीरिनिके (पेरिग्रस 3) से शुरू होती थी। यह बन्दर पहली सदी में मिस्न के पूर्वी व्यापार के लिए प्रिक्षिया। वहाँ से जहाज उत्तर-अभिका के बर्बरदेश में पहुँचता था (पेरिग्रस ४)। किर वहाँ से, वह जहाज अद्युलिस पहुँचता था जहाँ आजकल मलावा का बन्दरगाह है, जो हब्श और सूडान के लिए एक प्रकृतिक बन्दरगाह का काम देता है। इस प्रदेश के भीतर कोलो (Coloe) नाम के

१. वही, पृ॰ ४०

र. डबलू एच॰ शॉफ॰, दि पेरिप्रस ऑफ दि एरीथ्यन सी, ए० १२-१३, न्यूयार्क, १६१२

शहर में हाथी हाँत का काफी न्यापार चलता था। यहाँ के बाद जहाज श्रोपियन (Opian) पत्थर की खाड़ी में पहुँचता था, जिसकी पहचान रासहिन्कला के उत्तर हाँकिल की खाड़ी से की जाती है। यह श्रॉब्सीडियन पत्थर भारत, इंग्ली श्रीर पुर्तगाल में मिलता था श्रीर शीशा बनाने में उसका काफी उपयोग होता था।

उपयुक्त प्रदेशों में मिल्ली चौम, अरिसयोन (Arsione) के कमड़े, मान्जी किस्म के रंगीन करड़े, दोहरी मालरवाली चौम की चाररें, बिना साफ किया शीशा, अकीक अथवा लोहितांक के असली अथवा नकली प्याले जिसे मुरिया प्याले (Murrihina) कहते थे, लोहा, पीतत और ताँचे की ल बीजी चाररें आती थीं। इनके अतिरिक्त कुल्हाड़ियाँ, तलवारें, बर्तन, िसके, थोड़ी मात्रा में शराब और जैतून का तेल भी आता था।

अश्यिक अथवा लम्भात की लाड़ी के प्रदेश से लात समुद्र के बन्दरों में भारतीय इस्पात, कपड़े, पटके, चमड़े के कोट तथा मलय कपड़े आते थे (परिष्ठत, ६)।

होंकित की खाड़ी से अरब की खात पूरव की ओर मुड़ जाती थी, और उसके तट पर अवलाइटिस (Avalites) पड़ता था, जिसकी पहचान बाबेलमन्देव से उन्नाक्षी मीत दूर जैता से की जाती है। यहाँ तरह-तरह के फ्लिन्ट शोशे, थेबीज के खटे अंगूर का रस, वर्बरों के लिए एक खास तरह का कपड़ा, गेहूँ, शराब और छुड़ राँगे का आयात होता था। यहाँ से ओबितिस और मूजा को हाथी राँत, कछुए की खपड़ियाँ और थोड़ी-मात्रा में सुरा और लोहबान जाते थे।

श्रवलाइटिस से करीब श्रस्ती मील पर, (श्राधुनिक त्रिटिश सुमालीलैंगड में बर्बर बन्दरगाह) मालो से, जहाँ से भीतरी व्यापार के लिए श्राज दिन भी कारवाँ चलते हैं, जहाज से मुरा श्रीर लोहबान का निर्यात होता था।

मालो से चलकर जहाज मुगड़िस पहुँचता था, जिसकी पहचान बन्दरहैस से की जाती है। मुगड़िस से दो या तीन दिन की यात्रा के बाद जहाज मोसिल्लम (Mosyllum, रासहन्तारा) पहुँचता था। यहाँ दालचीनी का न्यापार यथेष्ट मात्रा में होता था। यहाँ के बाद छोटीनील (तोकत्रीना) और केप एजिकेंट (रासफील) के बाद अकानी (Acannae) (बन्दर उज़ूल) पहता था। उसके बाद मसालों की खाड़ी पहती थी, जिसकी पहचान गार्दाफुई की खाड़ी से की जाती है। यहाँ लंगर डालने में भय रहता था और इश्विए जहाज तूफान में तात्री (Tabae) (रास चेनारीफ) के अन्दर घुस जाते थे। यहाँ से चलकर जहाज पनाओ (रासदेखा) पहुँचता था जहाँ उसकी दिल्ला-श्विमी मौसमी हवा से रचा होती थी। यहाँ के बाद ओपोन (रास हारून) आता था, जो गार्दाफुई से नन्ने मील नीचे हैं।

उपर्यु क बन्दरगाहों में अरियाके और बेरिगाजा (भड़ोच) से गेहूँ, चावल, घी, तिल का तेल, शराब, सूती कपड़े और पटके इत्यादि आते थे, (पेरिअस, १४)। यहाँ माल लानेवाले मारतीय जहाज, केप गार्दाफुई में माल का हेर-फेर करके, उनमें से बुख तो किनारे-िकनारे आगे बढ़ जाते थे और बुख पश्चिम की ओर बढ़ जाते थे। पेरिअस (२५) के अनुसार, लालसागर के मुहाने पर ओसिलिस उनका अन्तिम लच्य होता था; क्योंकि उसके बाद अरब उन्हें आगे नहीं बढ़ने देते थे। पर भारत और गार्दाफुई के बीच का अधिकतर व्यापार भारतीयों के हाथ में था।

१. वह, ए० ७६ से ७१ तक

कुछ व्यापार ऋरबों के हाथ में था और पहली सदी में मिस्न के यूनानी व्यापारियों ने भी इसमें कुछ हाथ बँटाया।

श्रोपोन के बार, दिल्लिए में, अजानिया (हाजिन समुद्रतट) के कगारे पहते थे। कगारों के बार छोटे-छोटे बलुए मैरान (सेक अजतवीत) और इनके बार अजानिया के बलुए समुद्रतट आते थे। आगे सराधियन (मोगारिशु) और निकन (बरावा) पहते थे। अजानिया नाम आधुनिक जजीबार में बच गया है जिसकी व्युत्पित शायद इसी प्रदेश को संस्कृत में गंगए और अपरगंगए कहते थे। अजानिया के बार पिरलाइ (Pyralai) के टापू (आधुनिक पत्ता, मन्द्रा और लाम्) पहते थे। अजानिया के बार पिरलाइ (Pyralai) के टापू (आधुनिक पत्ता, मन्द्रा और लाम्) पहते थे। इनके पीछे जहाज चलने का एक सुरिजित रास्ता था। किर जहाज औसानी (Ausanitic) समुद्रतट पर, जिसका नाम दिल्लिए-अरब के औसन जिले से निकला है, आता था। इसी समुद्रतट पर मेन्नियास (मोनीिकयंट): पड़ता था। वहाँ से जहाज र्हम्पत (Rhapta), जिसकी पहचान आधुनिक किलवा से की जाती है, पहुँचता था। अरब जहाजियों को इस समुद्री किनारे का पूरा पता था।

श्रोपोन के बाद अधिकतर व्यापार मुजा के कब्जे में था, जिसका मसाला नाम का बन्दर लालसमुद्र पर था। भारतीय माल के लिए रोमन व्यापारी इस बन्दर में न जाकर अदन अधवा डायोसकोर्डिया (Dioscordia) यानी सीकोत्रा जाते थे जहाँ उनकी युनानी, भारतीय और अदब व्यापारियों से मेंट होती थी। मोचा में तो रोमन व्यापारी भारत से लौटते हुए केवल ठहर भर जाते थे। मोचा अरब व्यापारियों का, जो अपने जहाज भरकच्छ भेजते थे, मुख्य अड्डा था (परिश्वस २१)। यहाँ से स्वीट रश और बोल बाहर भेजे जाते थे। 3

मोचा के बाद बावेलमन्देव का जलडमरूमध्य पार करके जहाज डायोडोरस (पेरिम टार्) पहुँचता था। इसके बाद स्रोक्षितिस की खाड़ी (शेख सैयद के अन्तरीप के उत्तर एक खाड़ी) आती थी जो अरिबस्तान के किनारे से निकलती है और पेरिम से एक पतले रास्ते द्वारा अलग होती है। इस बर ररगाह के आगे भारतीय नाविक नहीं बढ़ते थे। इसके बाद जहाज युद्धेमत अरिबया, यानी आधुनिक अदन पहुँचते थे। अदन का बन्दरगाह बहुत प्राचीन काल से पूर्वों ब्यापार के लिए प्रिन्द था। यहाँ से भूमध्यसागर के लिए माल जहाज पर बढ़ाया जाता था। अदन से शायद पूरे यमन का भी मतलब हो सकता है। अदन के बाद जहाज काना (हिस्न गोरब) पहुँचता था। हिपालुस द्वारा मौसमी हवा का पता लग जाने के बाद यात्री अक्सर काना छोड़ देते थे। वे यात्री जो जहाजरानी के मौसम के अन्त में सफर करते थे, मोज़ा में जाड़ा बिताते थे। अदन और मोज़ा लोबान के ब्यापार के बढ़े केन्द्र थे। लोबान यहाँ हदमौत से, जिसे लोबान का देश कहते थे, आता था। यहाँ तुरुष्क और विक्र आर के रस का भी ब्यापार होता था।

काना के बाद सचलाइटिस ( Sachalites ) की खाड़ी पड़ती थी, जिसकी पहचान रास एलकल्ब और रास इसीक के बीच में पड़नेवाले साहिल से की जाती है। इसके बाद जहाज

३. वही, ए० मम-मश

२. वही, पृ० ६२

द. वही, पृ० ११३-११४

स्यायु स (रासकर्तक) होते हुए डायोध कीरिडिया पहुँचता था, जिसकी पहचान आधुनिक सोकोता से की जाती है। डायोधकोरिडिया नाम में विद्वानों को मिस्नी देवता होर या खोर का नाम मितता है और बहुत सम्भव है कि सुप्पारकजातक का खुरमात्ती समुद्र यही हो। सोकोता, अब्राहम के ख्रास-पास के समय से ही, ख्रन्तरराष्ट्रीय व्यापार का प्रधान केन्द्र था। यहाँ मिस्न के जहाजो अरव, अिक्तक, खम्भात की खाड़ी और कच्छ के रन से खाये हुए भारतीय व्यापारियों से मिलते थे।

सीकोत्रा के बार जहाज श्रोमाता (कमर की खाड़ी), मोज्जा बन्दरगाह (खोररैरी), जेनोविया के टारू (कुरिया मुरिया), सराधिस (मिसरा टारू ) होते हुए मस्कत के उत्तर-पश्चिम काली (Calae) (दैमानिया) द्वीप पहुँचता थार्य। काली का नाम श्राधुनिक कल्हात बन्दर में बच गया है। यहाँ से जहाज श्रामेलोगस (श्रामरात पर श्रोबोल्ला का बन्दर), श्रोममाना (शायद श्रजमुक्बिर) होते हुए फारस की खाड़ी में पहुँचता था। फारस की खाड़ी के बन्दरगाहों में भारत से ताँवा श्रीर चन्दन, सागवान, शीशम तथा श्राबनुस की लकड़ियाँ श्राती थीं।

जहाज फारस की खाड़ी मूँ होकर गेंड्रोशिया की खाड़ी की, जो रास न से केप मींज तक फैती हुई है, पार कर के स्रोरी (Orae) अथवा सोनमियानी को खाड़ी पहुँचता था स्रौर यहाँ से होते हुए वह सिन्धु के बन्दरगाह बार्बरिकोन में जो आज सिन्ध की खाँच से नीचे दबा हुसा है, पहुँचता था।

भारतीय बन्दरगाहों के विषय में कुछ बतलाने के पहले हमें लालसमुद्र के व्यापार के बारे में कुछ जान लेना आवश्यक है। इस व्यापार की मुख्य बात यह थी कि अरव और सोमाली व्यापारी आपस में सममौता कर के भारतीय जहाजों को लालसागर के अन्दर नहीं जाने देते थे, जिसके फलस्वरूप वे ओिलिस के आगे नहीं बढ़ पाते थे। लेकिन जरही ही अरबों और सोमालियों को हव्यो और रोमन व्यापारियों का मुकाबला करना पड़ा, जिसके फलस्वरूप लालसागर का रास्ता खुल गया और उस रास्ते होकर जरही ही भारतीय व्यापारी अर्ब लिस और सकन्दरिया के बन्दरगाहों में सीचे पहुँ बने लगे। कम-से-कम मिलिन्द्रअस्न से तो यही पता लगता है कि भारतीय नाविकों को सिकन्दरिया का पूरा पता था। रोम-साम्राज्य के यूनानी व्यापारी धीरे-धीरे भारतवर्ष की सीची यात्रा करने लगे। उनके जहाज अरब के बन्दरगाहों पर कम कक्ते थे। वे केवल आसिलिस पर कककर तथा अपने जहाजों में ताजा पानी भरकर सीचे भारत की और रवाना हो जाते थे। पीछे बहती हुई दिख्णी-पश्चिमी मौसमी हवा उनके जहाजों के सीचे सिन्धु नदी के मुहाने तक पहुँ वा देती थी। सिन्धु के सात मुद्रों में, बीच के मुख पर, सीचे सिन्धु नदी के मुहाने तक पहुँ वा देती थी। सिन्धु के सात मुद्रों में, बीच के मुख पर, बार्बिरिकीन का बन्दरगाह था। इस बन्दरगाह का नाम शायर उन बारियों की वजह से पड़ा जो वार्बिरिकीन का बन्दरगाह था। इस बन्दरगाह का नाम शायर उन बारियों की वजह से पड़ा जो वार्बिरिकीन में सीराध्य में पाये जाते हैं।

परिप्रस (३६) से पता चत्रता है कि बार्बरिकीन के बन्दरगाह में काफी तायदाद में महीने कपड़े, नकाशीदार चौम, पुखराज, तुरुष्क, लोबान, शीशे के बर्तन, चौंदी-सोने के बर्तन और

१. वही, ए० १३३ से १३५

२ वही, ए॰ १४७

थोड़ी मात्रा में शराव भी आती थी। इस बन्दरगाह से कुछ, गुगुत, तिसियम्, नतद, पिरोजा, लाजवर्द, चीनी कपड़े, सूती कपड़े, रेशम और नीत बाहर भेजे जाते थे।

बार्बरिकोन से जहाज भरकच्छ की स्रोर चल पड़ते थे। भारत के उत्तर-पश्चिमी प्रान्त का नाम पेरिप्रध के अनुसार अरियाके और टॉल्मी के अनुसार लारिके था। हम पहले देख त्राये हैं कि इन प्रदेशों की राजनीतिक और भौगोतिक स्थिति क्या थी। कच्छ के रन को सिकन्दरिया के यवन ईरीनन ( Eirinon ) कहते थे जो संस्कृत ईरिए का रूपान्तर है। आज ही की तरह रन का पानी छिछला या और अिसकते बाल से जहाजरानी में बड़ी मुश्किल पड़ती थीं। बरका की खाड़ी की विपत्तियों से बचने के लिए जहाज उसके बाहर-बाहर ही रहते थे। पर उसके भीतर चले जाने पर प्रचएड लहरों और 'भैंबरों के थपेड़े में पड़कर वे नष्ट हो जाते थे। कुछ जगहों में नुकीले और पथरीले तल होने से या तो लंगर जमीन पकड़ ही नहीं सकते थे अथवा जमीन पकड़ लेने पर उनके खिसक जाने का भय बना रहता था (पेरिप्रस, ४०)। बेरीगाजा या भड़ोच तक जानेवाली खाड़ी बहुत पतली थी श्रीर उसके मुहाने पर पानी में छिया हुआ लम्बा पतला और पथरीला कगार था। किनारों की निचाई के होने से नदी में भी जहाज चेताने में बड़ी कठिनाई का सामना करना पड़ता था (पेरिप्रस, ४३) इन सब कठिनाइयों से जहाजों की रचा करने के लिए ट्राप्यमा श्रीर कोटिम्बा की भाँति बड़ी-बड़ी नावों में राज्य की श्रीर से नदी के मुहाने पर नाविक तैनात रहते थे। ये नाविक समुद्रतट के ऊपर चलकर काठियावाइ तक पहुँच जाते थे त्रौर जहाजीं के पथ-प्रदर्शक का काम देते थे। वे खाड़ी के मुहाने से ही जहाजों को पानी के अन्दर ब्रिपे कगार से बचाकर निकाल ले जाते ये और उन्हें भरकच्छ की गोहियों तक पहुँचा देते थे। वे ज्वार के साथ-साथ जहाजों को बन्दर में ले जाते थे, जिससे वे भाटा के समय तक गोरियों और गर्ती में अपने लंगर डाल सकें। नहीं में, भड़ीच तक के तीस मीत के रास्ते में बहुत-से गहरे गर्त पड़ते थे ( पेरिप्लस, ४४ ) गहरें जवार-भाटा की वजह से इस खाड़ी में पहले-पहल यानेवालों को जहाज चलाने में बड़ी मुसीबतों का सामना करना पड़ना था। ज्वार इतने फोंके से त्राता था कि उसमें फैंसकर जहाज टेढे हो जाते थे त्रौर इस तरह जल में ब्रिपे कगारों में फँसकर नष्ट हो जाते थे। छोटी-छोटी नार्वे तो एकइम उलट जाती थीं (पेरिप्लस, ४६)।

ऊपर कच्छ के रन तथा खम्मात और भड़ोच की खाड़ियों का जो वर्णन पेरिप्लस ने दिया है उसके सम्बन्ध में कुड़ बातें जान लेना आवश्यक है। कच्छ के रन का बलुआ मैंदान १४० मील लम्बा और साठ मील चौड़ा है। बरसात में नालियों से समुद्र भीतर आ जाता है और तीन फीट गहरे पानी की चारर छोड़ देता है। लेकिन रन के समतल होने से ऊँटों के कारवाँ हर मौसम में यात्रा कर सकते हैं। ये कारवाँ दिन की कड़ी धूप और मृगमरीचिका से बचने के लिए रात में यात्रा करते हैं। दिशा जनने के लिए ये नस्त्रों और छुतुबनुमा का सहारा लेते हैं। ऐतिहासिक काल में शायद कच्छ समुद्दी व्यापार का एक मुख्य केन्द्र था। आज दिन भी कच्छ के दिन्त्वनी किनारे पर मारहवी बन्दर का जंजीवार के साथ काकी व्यापार होता है।

भड़ोच की खाड़ी की प्रकृतिक बनावट के बारे में भी पेरिप्लस से कुछ पता लगता है। पापिका ( Papica ) के अन्तरीप की पहचान गोपीनाथ पाइस्ट से की जाती है तथा बड्ओन्स ( Baeones ) की पहचान नर्म रा के सुराने के दूसरी और पीरम टार से की जाती है जो

बातू से कका रहता है और जिसके चारो स्रोर पत्थरों की रोफ ६० या ७० फीट तक उत्पर

चठी हुई है।

भंड़ीच और उज्जैन के बीच काफी व्यापारिक सम्बन्ध था (पेरिष्त्रस, ४८)। उज्जैन से भंड़ीच की गुजरात में खपनेताते हर तरह के मात और युनानी व्यापारियों के काम के पदार्थ, जैसे, अकीक, लोहितांक, मतमल, मलय वस्त्र तथा अनेक प्रकार के साधारण कपड़े आते थे। उज्जैन तथा उत्तरभारत के पुष्करावती, कश्मीर, काबुल और मध्य एशिया से जदामांसी, कुष्ठ और गुगुत आते थे।

भड़ीच के बन्द्रशाह में विदेशों से भी तरह-तरह के मात उत्तरते थे। इनमें विशेष करके इटती, लाब्योडीस और श्ररब की कुछ शराब, ताँबा, राँगा, और सीसा; मूँगा श्रीर पोखराज; एकिवता चौड़े लंबे पटके, तुहु क, स्वीटक्लोवर्स, फिलट ग्लास, संविया, सुरमा, चाँदी-सोने के सिक्के, जिनको देशी सिक्कों में बदलने से फायदा होता था, तथा कुछ श्रीसत कीमत के रोगन होते थे। राजा के लिए चाँदी के कीमती वर्तन, गानेवाले लड़के, महलों के लिए सुन्दर स्त्रियाँ, बिदेशा शराब, बारीक कपड़े श्रीर श्रच्छे-से-श्रच्छे रोगन श्राते थे (पेरिप्लस, ४६)।

भड़ोच से निर्यात होनेवाली वस्तुओं में जटामांसी, कुन्ठ, गुगुल, हाथीराँत, व्यकीक, लोहितांक, लिसियम, सब तरह के कपड़े, रेशमी कपड़े, मत्तय वस्त्र, सूत, बड़ी पीपल तथा दूसरी चीजें, जो भारत के भिन्न-भिन्न बाजारों से यहाँ पहुँचती थीं, मुख्य थीं (पेरिप्लस, ४६)।

साजवाहनों की राजवानी पैठन और दिज्ञणापथ के प्रिस्ड नगर तगर (तेर) से भक्कच्छ का गहरा ब्यापारिक सम्बन्ध था। भड़ोच से पैठन की बीस दिनों की यात्रा थी और वहाँ से पूरव में तगर दस दिनों के रास्ते पर था। एक रास्ता मस्रुलीपटम् से चलता था और दूसरा विन्तुकोंड से। ये दोनों रास्ते हैरराबाद के दिक्खन-पुरव में मिल जाते थे। यहाँ से रास्ता तेर, पैठन और दौलताबाद होते हुए मारिकेंड (अजन्ता की पहाड़ियाँ) पहुँचता था। यहाँ से पश्चिमी घाट की कठिन यात्रा आरम्भ होती थी जो सौ मील चलकर भड़ोच में समाप्त होती थी सातबाहनों के साम्राज्य का यही प्रिस्ड राजमार्ग था जो स्वभावतः कल्याण में समाप्त होता था। व जैसा हम ऊपर कह आये हैं, चत्रपों द्वारा कल्याण का अवरोध होने पर इस व्यापारिक मार्ग को घूमकर भड़ोच जाना पड़ा। पेरिप्लस (५१) के अनुसार, पैठन और तेर से बहुत बड़े पैमाने में लोहितांक आता था। तगर से साधारण कपड़े, सब तरह की मलमलें, मलय वस्त्र और बहुत तरह के माल भड़ोच पहुँचते थे।

वेरीगाजा के श्रातिरिक्त श्रात-पास में सुप्पारा (सोपारा) श्रीर किल्लियेन (कल्याण) व्यापारिक बन्दरगाह थे। पेरिग्रस के समय, कल्याण शायद किनष्क के श्राविकार में था श्रीर इसिलिए वहाँ व्यापार करने की श्राज्ञा नहीं थी। यहाँ पर लंगर डालनेवाले यूनानी जहाजों की

कभी-कभी गिफ्तार करके भड़ीच भेज दिया जाता था (परिश्वत, ५३)।

किल्लियेन के बाद सेमिल्ला (बर्म्बर्ड से दिन्देवन, चौल), मन्दगोरा ( सावित्री नदी के मुहाने पर बानकोट), पातीपटमी ( Palaepotmae, आधुनिक डाभोत), मेलिजिगारा ( आधुनिक जयगढ़), तोगरम् ( देवगढ़), श्रोरान्नबोत्रास ( Aurannaboas, मालवन),

१ वही, पृ॰ १८२

२ जे० ब्रार्॰ ए॰ एस॰, १६०१, ए० १६७-११२

सेतिमिक्पनी ( Sesecrinae, शाय र बेनगुर्ती की चट्टानें ),एगिडाइ (Aegiidii, गोवा या आँजोशिव), केनिताई ( Canaelae ) द्वीप ( आयस्टर राक्स, कारवार के समुद्रीमार्ग के पश्चिम में द्वीप-समूह ), चेरसोनेसस ( Chersonesus, कारवार ) तथा खेत द्वीप ( नित्रान या पीजन आइलैंड ) पहते थे । इसके बार ही डमरिका या तामिलकम् का पहला बन्दर नौरा ( कनानोर या होणवार ) पहता था । इसके बार टिखिडस ( पोजानी ) पहता था । मालावार के प्रसिद्ध बन्दर मुजिरिस ( Muziris ) की पहचान केंगनोर से की जाती है और शायद नेलिकिएडा त्रावणकोर में कोष्टायम् के कहीं आस-पास था ( पेरिसस, ५३ ) । मुजिरिस में अरबों और युनानियों के मात्र से भरे जहाज पड़े रहते थे । यह बन्दर टिखिडस ( तुखिड ) से ५० मील तथा एक नशे के मुहाने से दो मील पर था । नेलिकएडा मुजिरिस से ५० भील दूर पाएड्यों के राज में पहता था ( पेरिसस, ५४ ) ।

नेलिकिएडा के बाद बकरे पड़ता था, जिसकी पहचान श्रतप्पी के पास पोरकड से की जाती है। यहाँ नेलिकिएडा से बाहर जानेवाले जहाज नदी में चचरी पड़ने से माल बेचने के लिए लंगर

डालते थे (परिश्वस, ५५)।

उपर्युक्त बर्द्रगाहों में बड़े-बड़े जहाज काली मिर्च और तेजपात लेने आते थे। इनमें सिक्के, पोखराज, कुछ पतले कपड़े, मूँगे, गर्ला सीसा, ताँबा, राँगा, सीसा, थोड़ी मात्रा में शराब, संगरफ, संखिया और नाविकों के लिए गेहूँ आता था। उनमें से कोटोनारा ( उत्तरी माताबार ) की गोतिमर्च, अच्छे किस्म के मोती, हाथी शैंत, रेशमी कपड़े, गंगा प्रदेश से जटामांसी, तेजपात, सब तरह के पारदर्शों रत्न, हीरे, नीतम तथा सुत्रण्डीं भीर तामिलकम् से मिली कछुए की खपड़ियाँ बाहर भेजी जाती थीं। मिल से इस प्रदेश में यात्रा करने का समय जुनाई का महीना होता था ( पेरिस्स, ४६ )।

पेरिग्रस के पहले अदन और काना से भारत की यात्रा समुद्रतट पकड़कर चलनेवाले जहाजों से की जाती थी। हिपालस शायद पहला निर्यामक था, जिसने बन्ररगाहों की स्थिति और समुद्रों की जाँच-पहलाल करके यह पता लगाया कि किस तरह से नाविक समुद्र में अपना सीधा रास्ता निकाल सकते थे। इसीलिए दिन्जन-पिरचमी हवा का नाम हिपालुस पड़ गया। उसी समय से काना और 'केप ऑफ स्पाइसेज' से डमिरिका जानेवाले जहाजों का मुँह हवा से काकी हटाकर रखते थे। भड़ोच और सिन्ध जानेवाले जहाज किनारे से तीन दिन की दूरी पर चलते थे और किर वहाँ से अनुकूल हवा के साथ समुद्र में काफी दूर जाकर सीधे तामिलकम् की और चते जाते

बे (पेरिप्रस, ५७)।
चरबोध, यानी केरल से बहुत काफी मिर्च चाती थी। एक समय केरलकन्याकुमारी
से कारवार पाइस्ट तक फैला हुन्या था, लेकिन पेरिप्रस के समय में इसका उत्तरी भाग केरलों के
हाथ से निकल चुका था और दिन्तिगी भाग (दिक्खनी त्रावनकोर) पाएड्यों के हाथ में चला गया
था। इसिलए तत्कालीन केरल मालाबार, कोचीन और उत्तरी त्रावनकोर तक ही सीमित रह गया
था। टिरिडिस उसका उत्तरी बन्दरगाह था, लेकिन उसका सबसे प्रसिद्ध बन्दर मुजिरिस था। इस
बन्दर में रोमन और अरब जहाज रोम का माल भारतीय माल से बदलने को लाते थे। और
नकद रुपये देकर भी माल खरीदते थे। मिनी के अनुसार यहाँ पहले-पहल आनेवाले व्यापारी चेरों
के साथ बिना बोले व्यापार करते थे। यहाँ अगस्टस के समादर में एक मन्दिर भी था। मुजिरिस
के दिक्खन नेलिकेंडा के जहाज पोरकड में खड़े होते थे। पेरिप्रस के समय, नेलिकिएडा पाएड्यों

के अधिकार में था और इसे मानने का यह कारण है कि पागड्यों को केरलों के अति मिर्च के व्यवसाय के कारण ईव्यों थी। क्षिनी से यह पता चलता है कि जो युनानी व्यागरी नेलिकराडा पहुँचते थे उनसे पाराड्य यह कहते थे कि मुजिरिस में माल कम भिलता है।

पाग्ड्य-साम्राज्य उस समय मदुरा श्रौर तिन्नवेली तथा त्रावनकोर के भाग में स्थित था तथा मनार की खाड़ी के मोतियों के लिए, जिन्हें को जकोइ (Colchoi) (कोरककै, ताम्रपणीं नरों के मुहाने पर) के श्रपराधी समुद्र से निकालते थे, प्रसिद्ध था। ऐसा पता लगता है कि पेरिस्रस का ले बक नेलिकिएडा के श्रागे नहीं बढ़ा; क्योंकि उसके नेलिकिएडा के श्रागे के बन्दरों तथा दूसरी बातों के विवरण में गड़बड़ी है।

यहाँ के बाद पेरिष्लेस पाइरोस पर्वत का उल्लेस करता है, जिसकी पहचान वरकल्ली समुद्रतर के बाद खंजेंगों की चट्टानों से की जाती है। इसके बाद परालिया (कुमारी अन्तरीप से आदम के पुल तक) और बलीता (वरकल्लै का बन्दर) पइते थे। कन्याकुमारी उस समय भी तीर्थ था। वह सिद्ध पीठ माना जाता था और लोग वहाँ स्नान करके पित्र जीवन व्यतीत करते थे (पेरिस्रस, ४०-४६)। तामिलकम् में सबसे बड़ा राज्य चोतों का था, जिसका किस्तार पेन्नार नदी और नेल्लोर से पुदुकोह तथा दिल्ला में बैगई नदी तक पड़ता था। इसकी राजधानी अरगह (चर्यूर, जो सातवीं सदी में नष्ट हो गया) क्रिचनापल्लो का एक भाग था तथा अपनी बिद्धा मलमल और पाक जत-इमहमध्य के मोतियों के लिए प्रसिद्ध था। चोज-मण्डल का सबसे प्रसिद्ध बन्दर कार्यरिपटीनम् अथवा पुहार (टाल्मी का कमर) कार्यरी नदी की उत्तरी शाला के मुहाने पर था। चोजमण्डल के दूसर बन्दरों में पोहुके (पारिडचेरी) और सोगतमा थे। पारिडचेरी के पास अरिकमेंड की खदाई से पता चलता है कि ईशा की पहली सदी में वह एक फजता-पूलता बन्दर था । सोपतमा की पहचान तामिल-साहित्य के सोपटिनम् से और आजकल मदास और पारिडचेरी के धोच मरकणम् सेकी जाती है । इन बन्दरगाहों में दो शहतीरों से बने संगर नाम के दुक्कड़ चलते थे। सुवर्णद्वीपी और गंगा के मुहाने के बीच चलनेवाले बड़े जहाजों का नाम कोलिएडया था ।।

चपर्युक्त संगर जहाज खोखले लट्ठों से बनी दो नार्वों को जोड़कर बनते थे। इनकी बगालियों में तख्ते और वंश (outrigger) होते थे। ये दोनों नार्वे एक चवृतरे से, जिसपर एक केबिन बना होता था, जुटी रहती थीं। मालाबार के समुद्रतट पर चलनेवाली एक तरह की मजबूत नार्वों को अब भी जंगर कहते हैं। शायद इस शब्द की ब्युत्पित संस्कृत संघाट से है (पेरिश्वस, ६०)। शायद इस शब्द का चीनी जंक से छुछ सम्बन्ध था।

कोलिएडया शायद मलयाली शब्द है जिसके मानी जहाज होते हैं। श्रीराजेन्द्र-लालिमन इस शब्द की व्युत्पत्ति संस्कृत कोलान्तर पोत से मानते हैं। शायद ये बड़े जहाज कोरक से विदेशों को जाते थे।

चोलमगडल में चलनेवाले जहाजों के भारीपन का पता हमें यज्ञश्री शातकींग के उन

१ बार्मिगटन, वही, पृ० १५-१६

२. ऐन्शेयट इचिडया, १६४६, पृ० १२४

३. के॰ ए॰ नीलक्यठ शास्त्री, दि चोल्ज. पु॰ १, पु० ३०, मदास, १६३४

४. शॉफ, वही, ए॰ २४३

प, प्रिटिक्विटीज ऑफ उड़ीसा, १, १११

सिक्कों से चलता है जिनपर दो मस्तून होते थे। इन जहाजों के नीचे एक शांव और मछली समुद्र के प्रतीक हैं। दोनों छोरों पर उभरा हुआ। यह दो मस्तूनवाला जहाज डोरियों और मालों से सुप्तिज्ञत होता था (आ : ३ क-ड)। इस तरह के सिक्के शायर कुछ बाद तक चलते रहे। इस जहाज का मुकाबला मदास की मौसाला नाव से किया जा सकता है। इस बेड़े का पेंग्र नारियल के जहें से सिले तखतों का होता है। पेंग्र कम-से-कम अन्तकतरे से पुता (caulked) और चिपटा होता है। यह जहाज अपने से अधिक बड़े जहाजों की अपेना भी लहरों की चनेट सह सकता है।

परिश्वस की सिंहल का कम ज्ञान था। सिंहल का तत्कालीन नाम पालिसिमुगढु था, पर प्राचीन काल में उसे ताप्रोवेन कहते थे। यहाँ से मोती, पारदर्शों रत्न, मलमल और कहुए की लपिइयाँ बाहर जाती थीं (पेरिश्वस, ६१)। क्षिनी (६।२२।२४) ने सिंहल की जहाजरानी का अच्छा वर्णन किया है। उसके अनुसार ''सिंहल और भारत के बीच का समुद्र छिछला है, कहीं-कहीं तो उसकी गहराई १५ फुट से अधिक नहीं है, पर कहीं-कहीं खालें इतनी गहरी हैं कि उनकी तहों को लंगर नहीं पकड़ सकते। इसीलिए उस समुद्र में चलनेवाले जहाजों में दोनों और गलिहियाँ होती हैं जिससे उनके बहुत ही सँकरी निश्चों में पूमने की आवश्यकता ही नहीं पहती। इनका वजन ३००० अम्फोरा होता है। समुद्रयात्रा करने में ताप्रोवेन के जहाजी नच्हों की गति नहीं देखते, वास्तव में उन्हें ध्रुव नहीं दिखाई पहता। जहाजरानी के लिए वे अपने साथ कुछ पची ले जाते हैं जिन्हें वे समय-समय पर उहा देते हैं और उनकी भूमि की और उहान के पीछे-पीछे चलकर किनारे पर पहुँ चते हैं। उनकी जहाजरानी का समय केवल चार महीनों का होता है। वे मकरसंकाति के बाद सौ दिन तक, जब उनकी सरदी होती है, समुद्रयात्रा नहीं करना चाहते (दिन्छन-पिक्षमी हवा जून से अक्टूबर तक चलती है)।"

यह बात साफ है कि ईसा की प्रथम सदी में पुराने ढंग की ऐसी यात्रा कम लोग ही करते होंगे, क्योंकि संस्कृत-बौद्ध-साहित्य के अनुसार, जिसका समय ईसा की प्रथम सिद्यों में पड़ता है. निर्यामक अपने जहाज नच्नत्रों के सहारे चलाते थे।

भारत के पूर्वी समुद्रतट पर चोलमण्डल के बाद, नगरों श्रीर बन्दरगाहों का उल्लेख पेरिअस (६२) में केवल सरसरी तौर से हुआ है। वह हमारा घ्यान मसालिया यानी मसुली-पटन की श्रीर खींचता है श्रीर हमें बताता है कि वहाँ की मलमल बड़ी मशहूर थी। दोसारेने (तोसलि) श्रर्थात उड़ीसा हाथीदाँत के व्यापार के लिए प्रसिद्ध था।

परिश्वस (६३-६५) से गंगा के मुहाने और उसके बाद के प्रदेश के बारे में भी कुछ सूचना मिलती है। गंगा-प्रदेश से पेरिश्वस का मतलब शायद तामलुक और बंगाल के कुछ और जिलों से, खासकर हुगली से है। इस प्रदेश में भी चीन और हिमालय के तेजपात का, चीनी रेशम और मलमल का रोजगार होता था। यहाँ मुत्रर्याद्वीप से कछुए की खपिइयाँ भी आती थाँ। गंगा-प्रदेश के उत्तर में चीन और उसकी राजधानी थीनी (शायद नान-किङ्) का उल्लेख है। यहाँ से जल और यल से रेशम, चीनी, कपड़ा और तेजपात का निर्यात होता था; पर चीनी व्यापारी इस देश में बहुत कम आते थे। उनकी जगह बेसाती, जो शायद किरात थे, साल में एक बार चीन से तेजपात लाते थे और उसे गंगटोक के पास चुपचाप बेच देते थे।

१. रेप्सन, कामन्स ऑफ आंक्रज, ए॰ XXXiV से; मीराशी, जर्नेस ऑफ दि न्यूमिसमेटिक सोसाइटी, ३, ए॰ ४३-४४

क्रपर के विवरण से पता चलता है कि ईसा की पहली सदी में भारतीय जहाजरानी की काफी चन्नति हुई। बहुत प्राचीन काल से भारतीय जहाजों का सम्बन्ध मलय, पूर्वी अफिका और फारत की जाड़ी से था, पर, अरबों की रोड-धाम से वे उसके आगे नहीं बढ़ते थे। पहली सदी में खरपों की आज़। से कुड़ बढ़े जहाज फारस की खाड़ी की भीर जाते थे। भारत के उत्तर-पश्चिमी समस्तर से जहाज उत्तर-पूर्वी अभिका के साथ गार्दाफुई तक बराबर व्यापार करते थे: लेकिन इसके लिए भी अरव और अनुमियों की आजा लेनी पहती थी। इस सदी तक अरव परिचम के व्यापार के व्यविकारी थे। इसलिए भारतीय व्यापारी क्रोसेलिस के व्याग नहीं बढ़ते थे, गोंकि अनु भी उन्हें घोषितिस के बन्दरगाह का उपयोग कर लेने देते थे। भारतीय समुद्रतट पर तो उन्हें व्यापार करने की पूरी स्वतंत्रता यो। बेरिगाजा से कुछ बढ़े जहाज अपोलोगोस श्रीर श्रोम्माना जाते ये श्रीर कुड सोमाजी बन्दरगाहीं और अयुजिस तक पहुँच जाते थे। कोडिन्स और उप्पता जहाजों के जहाजी भगीच के ऊपर जाकर वहाँ से विदेशी जहाजों का पथ-प्रदर्शन करके दन्हें भड़ोच लाते थे। सिन्य में वार्वरिकोन वन्दर में जहाज अपना माल नावों पर लादते थे। ताधिल का भाल विदेशों के लिए को बीन के बन्दरमाहों से लदता था, पर कुछ युनानी जहाज नेलकिएडा तक पहुँच जाते थे। सिंहल के समुद्र में तेतींस उन के जहाज चलते थे जिनकी बजह से गंगा के महाने से सिंहल तक की यात्रा में बड़ी कमी आ गई थी (ब्रिनी, ६।≈२)। चीलमरडल में जहाज बड़ी कररत से चतते थे। मालाबार के समुद्रत्य से जहाज कमरा, पोडुचे और सीपतमा के बन्दरगाहों में पहुँचते थे। चीजमण्डल के उत्तर में, गातवाहनों के राज्य में, दो मस्तूलवाले जहाज वनते थे। इसके उत्तर में तामलुक की जहाजरानी भी बहुत जोरों पर थी।

उस युग के युनानों जहाज काफी बड़े होते थे और इनके साथ सराख रखकों के दल भी होते थे। एक समय ऐसा आया कि भारतीय राज्यों ने न केवल सराक्ष विदेशी जहाजों का भारत के समुद्रतट पर आना रोक दिया; बिटिक इस बात की आज्ञा भी जारी कर दी कि हर विदेशी ज्यापारी केवल एक जहाज भारत भेज सकता है !। इस आज्ञा के बाद मिस्नी व्यापारी अपने जहाज और भी बड़े बनाने लगे और उनमें सात पाल लगाने लगे। उनके जहाजों पर, जिनका बजन हो सी से तीन सी दन तक होता था, काफी याजी भी सफर करते थे ?।

मिल और भारत के व्यापारिक सम्बन्ध बढ़ने से भारत में बहुत से रोमन नागरिक क्सने लगे। पहली सदी के एक रोमन पेपिरत में इश्विकन नामक एक स्त्री का पत्र है जो उत्तने खपनी सहँगों को लिला था। इश्विकन शायद भारत में रहनेवाले किसी युनानी की भारतीय पत्नी थी। तामिलकम् में रहनेवाले युनानी व्यवली रोमन न होकर रोमन प्रजा थे। रोम और भारत के ब्यापारिक सम्बन्ध के बारे में हम इनना कह सकते हैं कि रोम और भारत के बीच का व्यापार युनानी, शामी और यहूदी व्यापारी चलाते थे और उनमें से बहुत में भारत में रहते भी थे। पासिड बेरी के पता वीरमाटनम् की खराई से यह पता चलता है कि वहाँ रोमन व्यापारियों का बड़ा था।

भौतमी ह्वा का पता लग जाने पर भारतीय जहाजरानी ने क्या वन्निति की-इसका ठोक पता नहीं चलता, पर इतना तो अवस्य हुआ कि भारतीय व्यापारी अभिका

<sup>1.</sup> पाइबोस्ट्राटोस, अपोलीनियस ऑफ टायना, ३, ३१

र. वामिगटन, वही, प्र॰ ६६-६७

के पूर्वी समुद्दार को दालचीनी भेजने के लिए बड़े जहाज बनाने लगे। रोमन-साम्राज्य स्थापित होने पर तो इस देश की व्यापारिक मनोहित में काफी अभिवृद्धि हुई। जैसा हम आगे चतकर देखेंगे, इस युग के भारतीय साहित्य में भी चीन से सिकन्दरिया तक के प्रधान बन्दरगाहों और देशों के नाम आने लगे। मौसमी हवा का पता चल जाने से अरबों का व्यापारिक अधिकार हुर गया और बहुत-से भारतीय मिस्र जाने लगे। वेस्पेसियन की गद्दी के समय डियन काइसीस्टीम ने सिकन्दरिया के बन्दर में दूसरे व्यापारियों के साथ भारतीय व्यापारियों को भी देता। उसका यह भी कहना था कि उसने भारतीय व्यापारियों से भारत की अजीव कहानियाँ सुनी थीं और उन व्यापारियों ने उससे यह भी कहा था कि व्यापारियों से भारत की अजीव कहानियाँ सुनी थीं और उन व्यापारियों ने उससे यह भी कहा था कि व्यापार के लिए जो भोड़े से भारतीय भिस्न आते थे उन्हें उनके देशवासी नीची निगाह से देखते थे। लगता है कि इस युग में भी गौतम-धर्मसूत्र को, जिसके अनुसार समुद्र यात्रा अविहित है, माननेवाले इस देश में थे। एक लेख से, जो बेरेनिक के पास रेडिसिया में पान के मन्दिर से मिला है, पता चलता है कि भारत और सिकन्दरिया के बीच यात्रा करनेवाला एक सुवाहु नामक यात्री था। पर रोम में तो सिवा दूत, दास, महावत और बाजीगरों के दूसरे भारतीय कम जाते थे ।

दूसरी सदी में भारतीय पथ-पद्धित और व्यापार में जो हेर-फेर हुआ उसका विवरण हमें टालमी के भूगोल से मिलता है। टालमी हमें उत्तर-पिक्षमी भारत में कुषाणों के अविकृत प्रदेशों के नाम देता है। सिन्धु के सप्तमुखों का उल्लेख आता है। पाताल भी तब तक था। पर बर्बर यानी बाब्रिकोन के बाजार, मोनोम्जोस्सीन में चला गया था। इसके बाद भीतरी शहरों का उल्लेख है। मधुरा और कश्मीर के अवटारह नगरों का उल्लेख है। गंगा की घाटी का कम वर्णन है; क्योंकि वहाँ तक रोमन यात्री नहीं पहुँ चे थे। टाल्मी द्वारा पिक्षमी समुद्रतट के वर्णन से हमें पता लगता है कि सेमिला (चौल) साधारण बाजार न रहकर भड़ोच की तरह पुटमेदन (एम्पोरियम) वन गया था। शायद इसका कारण रुई के व्यापार में बढ़ती थी। चप्टन का, उस समय, नौ भीतरी शहरों पर अधिकार था। राजधानी उज्जेन में थी और शायद वहाँ तक युनानी व्यापारी पहुँच जाते थे। सात नगरों का एक दूसरा समूह जिसमें पेरिअस के पैठन और तगर भी हैं, पुलुमायि द्वितीय (करीब १३८-१७० ई०) के अधिकार में था। नायिक के लेखों से पता चलता है कि रमनकों ने नायिक में गुकाएँ बनवाईं। युनानी व्यापारी शायद साईनिक्स पर्वत (राजिप्यला) से भी आगे गये होंगे। वे हीरे की खानों तक भी वे पहुँ चे होंगे?।

टाल्मी ने कॉक्स्य की जल-डाकुश्चों का प्रदेश कहा है। उसमें के अनेक नगरों का उसने उल्लेख किया है। नित्र (पिजन आहलैंग्ड) एक बहा बन्दर था। ऐसा पता चलता है कि जल-डाकुओं का उपद्रव, जो पेरिश्चस के समय में कल्याण से पोन्नानी नदी तक फैला हुआ था, टाल्मी के समय शायद इक गया था। पर हम दब्ता के साथ ऐसा नहीं कह सकते।

टाल्मी तामिलकम् के राज्यों का भी काकी उल्लेख करता है। उससे हमें पता चलता है कि दूसरी सदी में भी मुजिरिस केरल का एक ही बिहित बन्दर था। नेलिकिएडा और बकरेस अब बिहित बंदरगाह नहीं रह गये थे। टिरिडस तो समुद्र तट का एक शहर मात्र बच गया था। इस प्रदेश के चौदह शहरों में पुन्नाट (शायद सेरिंगापटम, अथवा कोट्टूर के पास कोई स्थान)

१ वही, पृ० ७६ - ७८

र वही, ए॰ ११२

से वेंड्र्य निकलता था। कहर विसे एक समय वंत्री अथवा कहरूर कहते थे और अब जो क गनोर के पास करवूर कहलाता है, टाल्मी के समय में चेरों की राजधानी थी। ऐसा मातूम पहता है कि कोयम्बद्धर की वेंड्र्य की खानें तामितकम् के सब लोगों के लिए समान भाव से खुली थीं।

हम ऐसा कवास कर सकते हैं कि वेरों के हाथ में काली मिर्च के व्यापार का एकाधिकार था, पाएड्यों के हाथ में मोती का और वोलों के हाथ में बँड्य और मलमल का। टाल्मी के अनुसार, पारड्यों का राज्य छोटा था और उसके समुद्रतट पर दो बन्दरगाह एलानकोरोस या एलानकोन (क्वितन) और कोलकोइ थे। पारड्यों की राजधानी कोहियारा (कोहार) में थी। कन्याकुमारी भी उनके अधिकार में थी। राज्य के अन्दर सबसे बना शहर महुरा धारे।

टाल्मी के कन्याकुमारी और किल्लिमिकीन की खाडी (कालिमेर की खाडी) के बाद भारत के पूर्वों समुद्रतट के यात्रा-विवरण से पता बलता है कि रोमन और यूनानी वहाँ खूब यात्रा करते थे और उस समय बोलों का पतन हो रहा था। बोलों की राजधानी ओरध्यूरा ( उरैयूर ) में भी। टाल्मी के अनुसार बोल किरन्दर बन चुके थे। शायद इसका कारण पास्ट्यों द्वारा चरैयूर का समुद्रतट और पाक-जलडमसमध्य पर, जहाँ से मोली निकलते थे, कब्जा ही जाना था। टाल्मी के दूसरे बोल बन्दरों में निकामा (नेगापटम्), बावेरी (कावेरीपट्टीनम्), सबुरा (कड़क्लोर ?), पोडुचे (पागिड बेरी), मेलांगे (कृष्णापटनम्) थे। सातवाहनों के समुद्रतट पर मेंसलोस (मसुलीपटन), कएटकोरुस्सूल (घरटासाल) और खलोसिंगी (कोरिंग ?) के बन्दर पहले थे। टाल्मी को आन्ध्र के बहुत-से शहरों का भी पता था।

गंगा की बात के बहुत-से शहरों का नाम भी टाल्मी ने दिया है; लेकिन उसमें पलुर (दंतपुर, किंगा की राजधानी) और तिलोगामन नाम के दो शहर है, पतान एक भी नहीं। टाल्मी पलुर को गंगा की खात के मुहाने पर समुद्रश्रस्थानपट्टन (apheterium) के उत्तर में रखता है जहाँ से मुदर्णद्रीप केलिये जहाज समुद्र का किनारा छोड़कर गहरे समुद्र में चले जाते थे। श्री सिलवाँ लेवी के अनुसार थे पलुर यानी दन्तपुर चिकाकोल और किलगपटनम् के पहोस में कहीं था। कृष्णा नदी के बाद के समुद्री तट का टाल्मी में उल्लेख नहीं है; क्योंकि मौसालिया (कृष्णा नदी) के मुद्राने की छोड़ने के बाद जहाज सीचे उड़ीसा चले जाते थे।

अडमस नदी की पहचान सुवर्गारेखा अथवा ब्राह्मणी की संक साखा से की जाती है जहाँ मुगलकाल में भी हीरे मिलते थे। सबरों ( शायद सम्भलपुर ) में भी हीरे मिलते थे और जहाँ से तेजपात, मलद, मलमल, रेशमी कपड़े और मोती बाहर जाते थे। शायद यूनानी लोग ज्यापार के लिए वहाँ जाते थे। टाक्मी इस प्रदेश के उन्नीस शहरों के नाम देता है जिनमें गैंगे (तामलुक) और पालीबोब ( पाटलिपुत ) सुख्य थे।

१ बही, पूर ११६

२ वही, ए० ३३४

३. वही, 112-11६

थ. बाराची, प्री सार्यन एंड भी ड्वीडियन, ए० १६६-६४

<sup>₹.</sup> वासिंगटन, बही, ए० ३३७

टालमी सिंहल का, जिसे वह सलीचे कहता है, काफी वर्णन देता है। उससे हमें पता कलता है कि वहाँ से चावल, मेंठ, शक्कर, बैह्यं, नीलम और मीना-वाँदी बाहर जाते थे। उस समय सिंहल में मोइटन (कोकेले?) और तारकोरी (मनार) दो वह बन्दर थे। टाल्मी के पहले रोमन यात्री सिंहल बहुत कम जाते थे। टाल्मी के बाद रोम और भारत का व्यापारिक सम्बन्ध ढीला पत्र गया। इसलिए सिंहल और रोम का व्यापारिक सम्बन्ध सीधा नहीं रह गया। पर जैसा कि कासमस इसडकोझायस्टस से पता चलता है, इस्तीं नदी में सिंहल भारतीय समुद्री व्यापार का मुख्य केन्द्र बन गया था ।।

भारत और रीम के साथ समुदी व्यापार की कहानी पूरी करने के पहले हम उसके खतरों की ओर भी इसारा कर देना चाहते हैं। जहाजों को त्यानों का भय तो बना रहता ही था; पर अमुदी जानवरों का भय भी कम नहीं था। किनी ( ६।२ ) ने भी इस खोर इसारा किया है। हिन्दमहाग्रागर में सोर्ड-किरा और इंत का वर्षान है। ये विशालकाय जीव बहुचा बरसात में निकलते थे। सिकन्दर के जहाजों को भी इन भयंकर जीवों का सामना करना पढ़ा था। निक्लाने और शोर मचाने से भी ये जीव भागनेवाले नहीं थे। इश्तिए इन्हें भगाने के लिए नाथिकों की बल्लमों का सहारा लेना पढ़ा। उस समय का विश्वास था कि इन समुदी जीवों में कुछ के लिए घीड़े, गये और बैल के सिर की तरह होते थे। हिन्दमहासगर विशालकाय कछुआं के लिए भी असित था। भारतवासियों का भी समुद के इन खनीकित जनवरों की सत्ता पर पूरा विश्वास या; न्योंकि पहली सदी और इसके पहले के खद्ध चित्रों में भी हम इन विचित्र प्रकार के जीवों का चित्रसा देख सकते हैं। इन समुदी खलंकारों से भी यह पता चलता है कि समुदी व्यापारियों का प्राचीन रस्तुणों के उठवाने में बड़ा हाथ था।

अपने भूगोल के सातर्षे खंड के दूसरे अध्याय में डाल्मी गंगा के परलो कोर के देशों का वर्गान करता है। भारत के पूर्व में यात्रा करते समय, यूनानी न्यापारियों की इच्छा माल पैरा करनेवाते देशों के साथ सीया सम्बन्ध स्थापित करने की होती थी। इसके अतिरिक्त मत्तय-शायद्वीप से आनेवाली कलुए की लपड़ियों की, जो इरावदों के मुद्दाने पर मिलती थीं, रोम में बड़ी माँग थी। टाल्मी के समय तक बुख यूनानी व्यापारी वहाँ रहने लगे थे और उन्हीं के दिये समाचारों के आधार पर उसने वहाँ का भूगोल बनाया। इस प्रकार परि-गंग-प्रदेश की सीमा कटिगारा ( शायद केंडन ) तक थी। यात्री पलुर से चतकर माडा (शायद संडोबे के उत्तर धाडे) पहुँचते थे और वहाँ से केर नेग्रेस होते हुए मलय-प्रदेश में पहुँच जाते थे। इस यात्रा का एक इसरा भी मार्ग था, जिसके द्वारा यात्री मसुलीपटम् जिते के अलोसिंगी (कोरिंग) से खुळ ही दूर इटकर बंगाल की खाड़ी पार करके मलय पहुँच जाते थे। मलाया के आगे जबी (कोचीन-चाइना के दिखाणी सिरे के कुछ ही पास ) पहुँ चने तक सिकन्दर नामक यात्री को बीस दिन लगे और कुछ ही दिनों बाद वह किंदुगारा पहुँच गया। टालमी के यहत्तर भारत के भूगोल में इसलिए बड़ी गड़बड़ो पड़ गई है कि उसने, भूल से, स्याम की खाड़ों के बाद का समुद्रतट दक्किन की ओर समक लिया और इसलिए चीन पश्चिम में या गया। गंगा के सीवे पूरव में बाराक्युरा का बाजार था जो शायद नढगाँव से दिन्तन-पूरव ६= मील पर पहता था। इसके बाद रजतभूमि पदती बी ( आराकान भीर पेनु का कुछ भाग ), जितमें बेराबोन्न ( न्ता १ अथवा सेंडोबे ) और

३. वही, पुर ११७

बेसिंगा (बहेन; पालि वेस ग) थे। सुवर्शाभूमि में दो बन्दर तकोता (स्याम में तकोपा) छौर सबंग (स्तुंग अथवा धातुंग) पढ़ते थे। सबरकोश की बात मलक्का के डमहमध्य के मुहाने से लेकर मर्तवान की बात का भाग था। पेरिश्ति खात की पहचान स्याम की खात से की जाती है। इसके बाद 'बुहत, खात' चीनी 'समुद है। दिन्नण स्याम और कम्बुज में डाइक्यों का निवास था। विभिनोबास्टी (बेहाक के पांठ बुंगपासीई) नाम का एक बन्दर था।

दिच्या से द्वीपान्तर के सीचे रास्ते पर यात्री निकोबार, निवास, विविध, नशास्त्रीप और दबादियु ( बबदीप ), जहाँ काफी सोना मिलता था और जिसको राजधानी कानाम-व्यारगायर था, पहुँचते थे। यबदीप की पहचान सुपाता अवना जाना से की जाती है। 2

तीसरी सदी में, हम रोम-साम्राज्य के पतन की कहानी पढ़ते हैं। इस साम्राज्य की पय-पदाति पर अनेक उपद्रव घठ लड़े हुए। भारत का रोम से उमुदी रास्ता वंद हो गया और फिर से उन व्यापार अरव और अनुमियों के हाथों में चला गया। सम्रानियों का भारत की लाड़ी तथा स्थल-मार्थी पर चलनेवाले रेशम के व्यापार पर पूरा अधिकार हो गया। बाद के लातिनी साहित्य में पुनः भारतक्ष वास्तिकता से इंडकर कथा-साहित्य के चित्र में आ गया।

हम ऊपर रोम के साथ न्यापारिक एम्बन्य की न्याच्या कर आये हैं। भारत से रोम और रोम से भारत कीन-कीन-से माल आते थे, इसका भी हमने कुछ प्रसंगवश वर्णन कर दिया है। इस न्यापार में जितने तरह के माल होते थे उनका सांगोपांग वर्णन शॉफ ने अपने 'दि पेरिप्लस आफ दि एरिश्यियन सी' और वार्मिगटन ने 'दि कामर्स बिट्वीन दि रोमन एम्पायर एएड इग्डिया' (१० १४५-२०२) में कर दिया है। इस बारे में भारतीय साहित्य प्राय: मीन है। इसलिए हमें लातिनी साहित्य से इस बात को जानना आवश्यक हो जाता है कि इस देश के आयात-निर्यात में कीन-कीन-से माल होते थे।

## निर्यात

दास—भारतीय दास रोमन-सामाज्य की स्थापना के पहले भी रोम पहुँ चते थे। टाल्मी फिलाडेक्फोस के जुनुस में भारतीय दासों के प्रदर्शन का उल्लेख है। योदे-से दास सीकोतरा भी पहुँ चते थे। रोम में कुछ भारतीय महायत और ज्योतियों भी रहते थे।

पशु-पद्मी—भारतीय पशु-पद्मी स्थलमार्ग से रोम जाते थे। पर इनकी संख्या बहुत कम होती थी। रोमन लोग दिवा ग्रुग्गों और बन्दरों के भारतीय पशु-पद्मी केवल प्रदर्शन के लिए मैंगवाते थे। लेम्पोस्कर से मिती एक चाँदी की बाती थें। रोस्तोवरजेक के अनुसार दूसरी या तीसरी सदी की हैं (आ॰ ४)। इस वाली में भारतमाता एक भारतीय दुरसी पर, जिसके पाने हाथी एतं के हैं, बैठों हैं। उनका दाहिना हाथ कटक-सुद्रा में है, जिसका अर्थ स्वीकृति होता है, और उनके बायें हाथ में एक धतुत है। वे एक महीन मलमल की साथी पहने हैं और उनके बुड़े से ईस के दो दुकने बाहर निकले हैं। उनके बारो और भारतीय प्रशुपद्मी, यथा—एक सुग्गा, मुनाल

१ वही, ए॰ १२७-१२८

र वही, ए० १२म-१२६

१ रोस्तोबोरजेफ, दि एकोनामिक हिस्ट्री ऑफ दि रोमन प्रशायर, प्रें े Xvii का विवरण, आवसफोर्ड, १३२६

(guinea-fowl) और दो कृते (रोस्तोवोत्जेफ के अनुसार, बन्दर) हैं। उनके पैर के नीचे दो भारतीय पशु—एक पालत होर और एक चीना पड़े हैं। इस थाली से पता लगता है कि रोमनों को भारत की चीजों से कितना प्रेम था। भारतीय सिंह तथा लकड़ बग्धे पह्लवदेश में जाते थे। भारतीय दूत कभी-कभी शेर भेंट करते थे।

रोम में शायद भारतीय शिकारी कुत्ते भी आते थे। हेरोडोट्स के समय, एक ईरानी राजा ने अपने भारतीय कुत्तों के लिए चार गाँव की उपज अलग कर दी थी। ई॰ पू॰ तीसरी संदी के एक पेनिरस से पता चतता है कि जेनन नाम के एक युनानी ने अपने भारतीय कुत्ते की मृत्यु पर दो कितताएँ जिली थीं जिसने अपने माजिक की जान एक जंगली सूअर से बचाई थी। केक्य देश के महल के कुत्तों का वर्णन रामायण में है। गैंडे और हाथी भी भारत से कभी-कभी आते थे।

भारत से रोम, कम-से-कम, तीन तरह के सुग्गे आते थे। दूसरी सदी में आराकान के

काकातुए भी वहाँ त्राते थे। गेहुँ अन साँप और छोटे अजगर भी लाये जाते थे।

श्विनी और पेरिश्वस से हमें पता चलता है कि चीनी खालें, समूर और रंगीन चमड़े सिन्य के बन्दरगाह से बार्बरिकोन से बाहर भेजे जाते थे। उत्तर-परिचमी भारत से पूर्वी अफिका जानेवाले सामानों में बकरों की खालें होती थीं। शायद इसमें कुछ माल तिब्बत का भी होता रहा हो।

कश्मीर,भुमान और तिब्बत की पश्म शाल बनाने के काम में आती थी। इसे मार की की रम लाना कहते थे। यहाँ मार को को रम का मतलब शाय र कारा को रम से है। केवल बिना रंगा पश्म रोम जाता था। शाय र आरम्भ में मुश्क भी रोम को जाता था। रोम में भारत और अफिका के हाथी राँत का व्यवहार साज सजाने के लिए होता था। यूनानी लोग भारतीय हाथी राँत का व्यवहार मूर्तियों में पची कारी के लिए भी करते थे। रोम में हाथी राँत मूर्ति, साज, पोथी की पटिरयों, बाजे और गहने बनाने के काम में आता था। भारतीय हाथी राँत जल और थल-मार्गो से रोम पहुँचता था। पेरिझ से समय, अफीकी हाथी राँत का व्यवहार अध्नुलिस में होता था; पर भारतीय हाथी राँत भठकच्छ, मुजिरिस, नेलिक एडा और दोसेरेन से बाहर जाता था। लगता है, हाथी राँत की बनी मूर्तियाँ भी कभी-कभी भारत से रोम पहुँच जाती थीं। ऐसी ही एक मूर्ति पाम्पियाई की खराई से भिली है।

हिन्दसागर के कछुए की खपिइयाँ अच्छो मानी जाती थीं। पर सबसे अच्छी खपिइयाँ मुवर्णाद्वीप से आती थीं। रोम में इससे वेनीयर बनाया जाता था। खपिइयाँ मुजिरिस और नेलिकिएडा में आती थीं। सिंहल और भारत के पश्चिमी समुद्दी तट के आगे के द्वीपों से भी खपिइयाँ आती थीं और उन्हें युनानी व्यापारी खरी दते थे।

रोमन लोग साधारण तरह के मोती लालसागर से और भिस्न के अच्छे मोती फारस की खाड़ी में बहरैन द्वीप से लाते थे, पर रोम में अधिकतर मोती भारत से आते थे। मनार की खाड़ी मोतियों के लिए प्रसिद्ध थी। पेरिअस और अिनी दोनों को पता था कि मोती के सीप पागड्यदेश में कोलके से निकलते थे और इनके निकातने काम अपराधियों से लिया जाता था। ये मोती मदुरा के बाजारों में बिकते थे। उरैयुर और कावेरीपट्टीनम् में बिकनेवाले मोती पाक-जलडमहमध्य से निकलते थे। यूनानी व्यापारी मनार की खाड़ी और पाक के अच्छे मोतियों के साथ-याथ तामलुक, नेलिकएडा और मुजिरिस के साथारण मोती भी खरीदते थे। अड़ोच में

फारस की खाड़ी से भी अब्दे मोती याते थे। रोग को रैंगीती बीरतों की बराइर मोतियों की चाइ बनी रहती थी। मोती के सीवों का खोग पची कारी में होता था।

इर्डी सदी में दिवण-भारत से बाहर शंत जाने का उल्लेख भिलता है। मनार की खाड़ी के शंख़ से अब भी घरतन, गहने, बाजे इत्यादि बनते हैं। हमें इस बात का भी पता है कि कोरकै धौर कावेरीपद्दीनन के शंज काटनेवाले प्रसिद्ध थे।

रोम में चीनी रेशमी कपड़े ईरान के रास्ते कीशेव मार्गी से आते थे। पेरिग्रस के समय में, तिस्व के बन्दरगाह वार्वरिकोन से रेशमी कपड़े रोम में ने जाते थे। पर अधिक कीमत के कपड़े बतल से भड़ीन पहुँ चते थे। मुजिरिस, नेलिक्सिडा और माताबार के इसरे बाजारों में रेशमी कपड़े गंगा के मुहाने से पूर्वी समुद्र तट पर होते हुए आते थे। शायर इस तरह के चीनी कपने या ती समुद के रास्ते आते वे अथवा युष्पन और व्यासाम के रास्ते ब्रक्षपुत्र के साथ-साथ बंगाल की खाड़ी पर पहुचते थे अथवा सिगात-हू-लान-चाँाउ-हु-ल्हासा-चुम्बी बाटी और विकिम के रास्ते बंगाल पहुँ चते थे।

लाह शायद भारत, स्याम और पेतृ से भारति थी। भारत से जानेवाली वनस्पतियों का जड़ी-बृदियों की तरह रोम में प्रयोग होता था। यातायात की कठिनाइयों से उनकी कीमतें

बहुत बड़ जाती थीं ।

भारत से रोम के व्यापार में काली मिर्च का मुख्य स्थान था। मिर्च का निर्यात मालाबार । के बन्दर मुजिरिस, नेलकिएडा और टिएएडस से होता था। तामिल-साहित्य से हमें पता चलता है कि किस तरह सीना देकर युनानी व्यापारी मिर्च खरीदते थे। यही पीपल का निर्यात भड़ोन से होता था।

मिर्च के व्यतिरिक्त सेंठ और इलावची भी रोम को जाती थीं। दालचीनी का प्रयोग रोमन लोग मसाला तथा धृप इत्यादि के लिए करते थे। यह चीन, तिष्यत और बर्मा से आती थी। अरब लोग दातचीनी की उपन जिपाने के लिए पहले उसे अरब और छोमालीतैयड की वस्तु बताते थे। तेजपात जिसे युनानी में मालाबाधम कहते थे, शायद चीन से स्वलमार्ग होकर भारत में आता था और किर रोम जाता था जहाँ उसका श्रयोग मसते की तरह होता था। नतद (जटामांधी) का तेल रोम में अलबास्टर के बोतलों में बन्द रखा जाता था। पेरिष्ठस के श्रनुसार पुष्करावती से भड़ोच श्रानेवाली जडामांसी तीन तरह की होती थी। पहली किस्म बारक से बाती थी, दूसरी हिन्दुक्स से बीर तीसरी काबुत से। जटामांसी के तेल के साथ यूनानी व्यापारी लेमन प्राप्त और गिंगर प्राप्त के तेत भी शामिल कर लेते थे। वार्वरिकोन, तामलुं ह, मुजिरिस और नेलिक्स्डा से जानेवाला तथाकथित जटामोंसी का तेल इसी तरह का होता था। कश्मीर में होनेवार्त कुठ का व्यवहार रोम ने मलहम, दशाओं और शराव को मुनन्धित करने के लिए होता था। यह पाताल, वार्वरिकोन खीर स्थलमार्गों से बाहर भेजा जाता था।

क्रिनी के समय में रोम में भारत अथवा उससे भी दूर देशों के बने शेवरकों की माँग थी। ये शेतरक अधिकतर जडामांसी की पत्तियों अधवा अतर में भिगोए हुए रंग-विरंगे रेशमी कपड़े की चिद्धियों से बनते थे। महायस्त (२, ५० ४६३) में इस तरह के शेवरकों की गन्धमुक्ट कहा गया है। इन्हें मालाकार वेचते थे।

भारत वे लवंग भी आती थी। गुगुत का निर्धात बार्विरकोन और भड़ोच से होता था। सबसे अन्छा गुगुल बतल से झाला था । सफेर डामर और हींन विचनइसों द्वारा रोम पहुँचती थी। नील का निर्मात बार्बरिकोन से होता था। लीसियम हिमालय के रेजिन बारबेरी से निकला हुआ एक पीला रंग होता था। इसे ऊँट और गैंड़ों के चमड़ों में भरकर बार्बारेकोन और मड़ोच से बाहर भेजा जाता था। भारत से तिल का तेल तथा शक्कर पूर्वी अफिका के बन्दरगाहों में जाती थी।

हम देव श्राये हैं कि भारत से सूती कपड़े बहुत प्राचीन काल में बाहर जाते थे। मौसमी हवा की जानकारी के पहले यहाँ से बहुत कम सूती कपड़ा बाहर जाता था। पर इसका पता चल जाने पर भारतीय कपड़ों की माँग विदेशों में बहुत बढ़ गई थी। भारत की मलमल रोम में विख्यात थी। पेरिग्रस के श्रानुसार, सबसे श्राच्छी मलमल का नाम मोनोचे था। सगमोतोगेने एक मानृली तरह का खहर था। ये दोनों तरह के कपड़े मलय (मोलोचीन) के साथ भड़ोच से पूर्वी श्रिक्ता भेने जाते थे। उज्जैन श्रीर तगर से भी बहुत कपड़ा भड़ोच श्राता था श्रीर वहाँ से श्रास्त जाता था। ये कपड़े मिस्र भी जाते थे। सिन्ध से भी एक तरह की मलमल का निर्यात होता था। त्रिचनापती की श्रारगरिटिक मलमल मराहूर थी। सिहल श्रीर मसली-पटम् में भी श्राच्छी मलमलें बनती थीं। पर सबसे श्राच्छी मतमल बनारस श्राया डाका की होती थी। लातिन में इन्हें वेंडस टेक्स शाइलिस यानी हवा की तरह का वस्त्र श्रायवा नेबुता कहते थे। मेमिक्स श्रीर पानोपोतिस के रंग-त्रिरंग कपड़ों में भारतीय श्रालंकारों का स्पष्ट प्रभाव देव पहता है।

भारत से रोम को दवा तथा इमारती काम के लिए तरह-तरह की लकड़ियाँ जाती थीं। पेरिश्वस के अनुसार, भड़ीच से अपोत्तोगस और श्रोम्माना को चन्द्रन, सागवान, काली लकड़ी और श्राबनूस जाते थे। फारस की खाड़ी पर सागवान के जहाज बनते थे; काली और गुलाबी लकड़ी से साज बनते थे। पहले थे लकड़ियाँ मड़ोच से जाती थीं, पर बाद में थे कल्याण से जाने लगीं। भड़ोच से चन्द्रन बाहर जाता था। पूर्वी भारत, श्रमम, चीन और मलाका के अगर की बाहर में बहुत खगत थी। मकर नाम की एक दूसरी लकड़ी भी बाहर जाती थी।

भारत से नारियल का तेल, केले, आइू ख्भानी, नींवृ, थोड़ा चावल और गेहूँ बाहर जाते थे।

अरबों ने निम्निलिबित वस्तुओं का भी निर्यात भारत से करना शुरू कर दिया था— कपूर, हर का सकूक, गिनीग्रेन्स (ककुनी), जायकत्त, नारियल, इमली, बहेड़ा, देवदार का निर्यास, पान-सुपारी, शीतलचीनी, कालीयक इत्यादि।

सिनी ने भारत की रत्नथात्री कहा है। रोमनों की रत्नों की बड़ी चाह थी और भारत है। हो एक ऐसा देश या जो उन्हें अच्छे-से-अच्छे रत्न भेज सकता था। इन रत्नों में हीरे का निशेष स्थान था। इन रत्नों में हीरे का निशेष स्थान था। इन रत्नों में होरे में रोम को मुजिरिस और नेलिकिएडा से हीरे आते थे। टाल्मी के समय, लगता है, महाकोसल और उड़ीसी के हीरे रोम पहुँचते थे।

सार्ड और लोहिताक का लोगों को साधारणतः पता था। रोमन-साम्राज्य में इन परथरों का व्यवहार कम होने लगा। क्षिनी के अनुसार, भारतीय सार्ड दो तरह के होते थे—हायसेन्याइन सार्ड और रतनपुर की खान के लाल सार्ड। पेरिक्षस के अनुसार, युनानी व्यापारी सार्ड, लोहितां क और अकीक महोच से खरीदते थे। रोमन अक्सर उन्हें किरमान के पत्थर मानते थे; लेकिन क्षिनी का कहना है कि मिछ भेजने के लिए वे उज्जैन से महोच लाये जाते थे।

यहाँ हमें इस बात का पता चतता है कि किस तरह पहुंचन और अरब इस ब्यापार को ब्रिपाय हुए थे और किस तरह पेरिश्वत में पहुंचे-पहुंच इस इस बात का पता पाते हैं कि मिरिहिना के पात्र भारत में मिलते थे। लोहितांक के बने प्यालों का दाम रोम में कवास के बाहर होता था।

प्राचीनकाल में सबसे अच्छा अकीक रतनपुर से आता था। तपाये हुए अकीक भी रोम जाते थे। अगस्त्रस के युग में ओनिक्स और सार्डीनिक्स की काफी मींग थी। इनसे प्याते, म्ह गार के उपकरण और मूर्तियों बनती थीं। सार्डीनिक्स के प्याते तथा जार बनते थे। पहली सदी में

निकोती ( ओनिन्छ, जिल्लमें एक काली तह पक्ती थी ) की माँग बढ़ गई थी।

कातिविजनो, सेवना, हरा काइनामें मारा, जहरमुद्दरा, रक्तमिया, हिलियोड्रीप, ज्योतिरस ( वेह्नर ), लात ज्योतिरस ( हेनियाइटिव ), कनौटी पत्यर, लम्भात और सिहल की लहसुनियाँ, बेलारी की एवँ दुरीन, सिहत की जमुनियाँ, भारत और सिहल का पीला और सके र स्किटिक, बिल्लीर, सिहल का कोरएड, सिहत, कश्मीर और बमाँ का नौलम, बमाँ, सिहल और स्वाम के मानिक, बर्स्ट्याँ का लाल, कोइ बहुर का वैह्य और पंजाब का अक्तआमरीन, बर्स्ट्याँ का लाजवर्द और गानेंट और सिहत, बंगाल और बमाँ की तुरमुक्ती भारत से रोन की जाती थी।

जैसा हम अगर देव आये हैं; भारत में बाहर से बराबर दास-दासी आते थे। पेरिझस के अनुसार, भड़ोब में राजा के अन्तःपुर के तिए लड़कियाँ भेंड की जाती थीं। अपने साज-सामान

के साथ गानेवाले लाको भी भारत आते थे।

परिव्रत के अनुसार, भूमध्यक्षागर का मूँगा बार्बरिकोन, भक्कच्छ, नेलकिंडा और मुजिरिस के बन्दरों में आता था। मूँगा इतने अविक परिमाण में भारत आता था कि क्षिनों के समय में भूमध्यसागर से वह करोब-करीब समाप्त हो चुका था। भारत में बूनानो व्यापारी मूँगे के बदलें में मोती लेते थे।

रोम-सामाज्य के पूर्वी भाग से भारत में कपड़ों के आने के भी उस्ते व है। पेरिष्ठस के अनुसार, कुछ पत्ता अवती और नकती चीम तथा मिस्र के कुछ अलंकत चीम बार्थिरिकोन में आते थे। महीच आनिवाल कपड़ों में सबसे अव्हा कपड़ा राजा के लिए होता था तथा चड़क रंग करें, शायर, तसरों के लिए। अर्थिनोथ, स्पेन, उत्त() गाल और शाम से भी कपड़े मारत आते थे।

भारत के परिचमों व्यापार में शराब का भी एक किशेष स्थान था। लाखोडीची और इटली की शराबें अभिका और अरब के बन्दरगाहों की मेजी जाती थीं। बोडी-सी नामातून किस्म की शराब वाबीरिकीन बन्दर को आती थी। इटली, लाखोडीची, और शायद अरब की खबूरी शराब बाबीरिकीन बन्दर को आती थी। इटली, लाखोडीची, और शायद अरब की खबूरी शराब भेड़ीन आती थी; पर वहाँ इटली को शराब लोग विशेष पसुन्द करते थे। भेड़ीच आनेवाली शराबें मुजिरिस और नेलिकिएडा भी पहुँचती थीं।

भारत में इवतुक्क, भरकच्छ और वार्षिरकोन में दवा के लिए आता था। भारत में स्पेन से सीसा, साइअस से ताँबा, लुस्टिम्बा और मलेशिया से राँगा, किरमान और पूर्वी बारव से बांजन तथा कारस और किर्मानि से मैनेसिल और संविधा व्याता था।

रोम के बने कुछ दोपक और मुर्तिबाँ भी भारत को आती थाँ। जङ्गिर को खदाई में कुछ ऐसी ही मुन्तिबाँ मिली हैं। रोमन-साम्राज्य में कुछ शीरों के बरतन भी आते थे। कुछ वे-साफ शीरा म्युजिरिस और नेलिकेएटा में दर्पेश और बरतन बनाने के लिए भी आता था।

## सातवाँ श्रध्याय संस्कृत और बौद्ध-साहित्य में यात्री

(पहली से चौथी सदी ईस्वी)

जैसा इम छठे अध्याय में देत चुके हैं, भारत के जल और स्थल-पथों तथा व्यापार के इतिहास के लिए हमें विदेशो साहित्य का आश्रा लेना पड़ता है; पर जैन, बौद्ध और संस्कृत-साहित्य में भी इस सम्बन्ध में काफी मसाला मिलता है जिसका अध्यायन अभी कम हुआ है। श्री किल ग्राँखेनी ने भारतीय साहित्य के आधार पर भारत के भूगोल और पथ-पद्धति पर काफी प्रकाश डाला है। प्राचीन तामिल-साहित्य से भी ईसा की प्रारम्भिक सिद्धों के व्यापार के इतिहास पर प्रकाश पढ़ता है। संस्कृत-बौद्ध-साहित्य तो ईसा की पहली शताब्दियों में रखा जा सकता है; पर जैन-साहित्य का समय जिसमें सूत्र, भाष्य और चूिलयाँ आ जाती हैं, निश्चित करना आसान नहीं। फिर भी, इनमें अधिकतर साहित्य छठी सदी के बाद का नहीं हो सकता। तामिल-साहित्य के बारे में भी यही कहा जा सकता है। बुधस्वामिन का बृहत्कथास्लोक-संग्रह भी शायद ईसा की पाँचवीं या छठी सदी का प्रन्य है; पर असमें बहुत-सा मसाला ऐसा है जो ईसा की पहली सदी में लिखित गुणाव्याकृत बृहत्कथा से लिया गया है। संघदास-कृत वस्दिवहिराडों के बारे में भी यही कहा जा सकता है, पर उसमें एक विशेषता यह है के वह बृहत्कथा के पास बृहत्कथारलोक-संग्रह से भी अधिक है। इन सब स्थोतों के आधार पर हम भारतीय पथ-पद्धित और यात्रियों के अनुभवों का खासा विवर्ण पा सकते हैं।

बहुत प्राचीन काल से यात्रा और पथों का उल्लेख होने से भारतीय साहित्य में पथ-पद्धित का वर्गांकरण त्रा गया है। प्राचीन व्याकरण, साहित्य और अर्थ-शाल में भी पथों के वर्गीकरण का उल्लेख है। हम त्रागे चलकर देखेंगे कि गुप्तयुग के पहले पथों का वर्गांकरण स्विनत हो गया था। महानिहें से में पथों के वर्गांकरण और और जलमागों की ओर हमारा ध्यान पहली बार श्री खिलवाँ लेबी ने खींचा। श्राटुकवग्ग (तिस्समेयसुत्त) के परिकिस्सित ( उसे कोश पहुँचता है) की व्याख्या करते हुए महानिहें स का लेखक कहता है कि अनेक कष्टों को सहते हुए वह गुम्ब, तकील, तकसिला, कालमुब, मरणपार, वेसु म, वेरापथ, जब, तमलि, वंग, एलवद्धन, सुवगणकूर, तम्बपरिण, सुप्पार, भरकच्छ, गंगण, परमगंगण, योन, परमयोन, अल्लसन्द, मसकान्तार, जबराणुपथ, अजपथ, मेराडपथ, संकुपथ, म्सिकपथ, और वेत्ताधार में घूमा, पर उसे शान्ति कहीं नहीं मिली।

१ महानिहस, एक॰ द॰ बा॰ बाजे पूसाँ और ई॰ जे॰ टामस-द्वारा सम्पादित, मा॰ १, ए॰ १४४-१४ ; मा॰ २, ए० ४१४-१४

र एतूद झासियातीक, मा॰ र, पृ० १—४२, पारी, १६२४

मिलिन्द्यस्त में भी महानिहेंस की तरह एक भीगोलिक आधार है। पहले सन्दर्भ में लिखा है—"महाराज, इस तरह उसने एक रईस नाविक की तरह बन्दरगाहों का कर चुकाकर समुद्रों में अपना जहाज चलाते हुए वंग, तक्कोल, चीन, सीबीर, सुरह, अलसन्द, कोलपटन, सुवर्शभूमि और इतरे बन्दरों की सैर की।"

महाभारत के दिग्विजयपर्व में भी देशी और विदेशी बन्दरों के नाम मिलते हैं। इन बन्दरों के वल्लेख सहदेव की दिच्छा-दिविववय के सम्बन्ध में हैं। इन्द्रप्रस्थ से जलकर वह मधुरा-मालवा-पय से माहिष्मती होकर ( म॰ भा॰, २।२=।११ ) पीतनपुर-पैठन पहुँचा (स॰ सा॰, २।२=।२६)। यहाँ से लौटकर वह शूर्पारक (स॰ सा॰ २।२=।४३) पहुँचा। यहाँ से, खगता है, उसको यात्रा समुद्र-मार्ग से हो गई। सागरद्वीप (सुगात्रा) में उसने म्लेच्छ राजाओं, निवारों, पुरुवारों, कर्णाजावरणों और कालमुखों की हराया ( म॰ मा॰ २।२८। ४४-४% )। भीम ने भी खपनी दिग्विजय में बंगात की जीतकर ताम्रतिति के बाद (म॰ मा॰ २। २७।२२) सागरतीय की यात्रा की ब्यौर वहीं के शासक की इराने के बाद उपायन में उसे चन्द्रव, रत्व, मोती, सोना, चाँदी, भूँगे, और हीरे मिले ( म॰ भा॰ २।२७)२४-२६ )। वहाँ से वह कोल्लिगिरि यौर मुरचीपट्टन लीटा ( स॰ भा॰ २।२७।४४ )। वहाँ से वह तामद्वीप ( सम्भात ) पहुँचा ( म०भा० २।२०।४६ )। शायद रास्ते में उसने संजयन्ती ( संजाब ) की जीता ( म॰ मा॰ २।२०।४० )। इसके बार शिग्वजय की दिशा गतवना जाती है। पासहय, दविड, श्रोड्, किरात, आन्त्र, तलवन, कलिंग और उष्ट्रकर्णिक, ये सब भारत के पूर्वी समुद्रीतट पर पदते हैं ( म॰ भा॰ २।२७।४८ )। पश्चिमी प्रदेश का ज्ञान हमें अन्ताखी ( Antioch ) . रोमा ( Rome ) और यवनपुर ( सिकन्दरिया ) से होता है ( म॰ भा॰ २।२७।४६ )। इस तरह हम देख सकते हैं कि महाभारतकार की तामलिति से होकर और भड़कच्छ से होकर सागरद्वीप के जल-मार्गों का पता था। इसमें सन्देह नहीं कि यहाँ कोल्लगिरि से कोरकै का मतलब है और मुरचीपडन तो निश्चयपूर्वक पेरिश्वस का मुजिरिस है। अन्ताबी, रोाम, और सवनपुर के नामों से भी लातसागर होकर भूमव्यसागर पहुँ चने की छोर संकेत है।

वसुदेवहिएडी में चादरत की कहानी में भी भारत से विदेशी समुद्रमार्ग का उल्लेख हैं। उ एक रईस अनिये का बेटा चाठरत बुरी संगत से दरिद हो गया। अपने परिवार की राम से उसने धन कमाने के लिए यात्रा करने की ठानी। चम्पानगर से निकाकर वह रिसासंबाह नामक करने में पहुँचा। उसके मामा ने कपास और दूसरी बाहरी वस्तुएँ ब्यापार के लिए खरीहीं। अभाग्यवरा, कपास में आग लग गई और चाठरत बड़ी मुश्कित से माग सका। बाद में कपास और मूल से गाडियाँ लाइकर वह उतकत (बीबीआ पहुँच गया और वहाँ से कपास खरी दकर ताबिशित को ओर ब्हा। रास्ते में उसका सार्थ लुट गया और गाडियाँ जला दी गई। चास्त्रत कठिनाई से अपनी जान बचा सका। किर यात्रा करना हुआ वह विश्वपुष्टन पहुँचा जहाँ उसकी सुरेन्द्रत नामक एक नाविक से मुलाकात हुई जो उसके परिवार का मित्र निकल आया। अपनी यात्रा में वह कमलपुर (स्थेर), यवन (यव) ईाप (जावा), विहल,

1814 DE 20 112 3

१ मिलिन्द प्रस्त, पृ॰ ३१३

र. बसुदेविद्यदी, दा॰ बी॰ एल॰ सांदेसरा का गुजराती बानुवाद, पृ॰ ३०० से, भावनगर, सं २००३

३. वही, ए॰ १८०

पश्चिम बर्बर (बार्बिरिकोन) तथा यवन पहुँचा श्रीर उन जगहों से काफी माल कमाया।

श्चभाग्यवश, जब वह काठियावाइ के किनारे जहाज से जा रहा था, उसका जहाज टूट गया श्चौर वह बहता हुआ एक तख्ते के साथ उम्बरावती पहुँचा। एक बहमाश कीमियागर से ठगे जाकर उसे कुँए में गिरना पड़ा। वहाँ से निकतने के बाह फिर से उसने अपनी यात्रा शुरू कर दी।

अपने एक मित्र रददत्त की सहायता से वह राजपुर पहुँचा और वहाँ से कुछ गहने, लाख, लाल कपड़ा और कड़े इत्यादि लेकर वह सिन्धु-सागर-संगम पर पहुँचा। वहाँ से उत्तर-पूरव का रुख पकड़े हुए वह हूण, खस और चीनों के देश को पार करके वैताट्य के शंकुपथ पर पहुँचा। वहाँ उसने डेरा डाला। खाना खाने के बाद सार्थ के साथियों ने तुम्बुर का चूर्ण कूटकर एक थैली में रख लिया। शंकुपथ पर चढ़ने में जब हाथ में पसीना होता था तो उसे दूर करने के लिए यात्री उस चूर्ण से हाथ सुजा लेते थे; क्योंकि शंकुपथ से गिरनेवाले की मृत्यु अवश्यमभावी थी। माल को थैली में रखकर शरीर के साथ कमके बाँध दिया जाता था। यह शंकुपथ विजया नदी पर था। इसे पार करके वे इपुतेगा (वंजु नदी) पर पहुँचे और वहाँ डेरा डाल दिया। व

इषुवेगा को पार करने का एक नया तरीका दिया हुआ है। जब उत्तरी हवा चलती थी तो उस पार के उगनेवाले बेंत उस तरफ सुक जाते थे जहाँ चारुदत्त खड़ा था। चारुदत्त ने ऐसे सुके हुए एक बेंन को पकड़ लिया और हवा जब रुकी और बेंत सीथी हुई तो वह उस पार पहुँ च गया। इस तरह से नदी पार करके चारुदत्त टंकण देश में पहुँ चा। वहाँ उसने एक पहाड़ी नदी पर डेरा डाल दिया। पथप्रदर्शक के आदेश से पास में आग जला दी गई। इसके बाद सब ब्यापारी वहाँ से हट गये। आग देखकर टंकण वहाँ आये और उनके माल के बदले में बकरे और फल छोड़कर और अपने जाने के इशारे के लिए एक दूसरी आग जलाकर वापस चले गये।

सार्थ उस पहाड़ी नदी के साथ चलता हुआ अजपथ पर पहुँचा जिसकी खड़ी चढ़ाई केवल बकरे ही चढ़ सकते थे। चढ़ाई के उस पार बकरे मार डाले गये और उनकी खालें निकाल ली गई। यात्रियों ने इन खालों से अपने को छिपा लिया और इस तरह उन्हें मांस का लोयड़ा सममकर भेठएड पद्मी उन्हें रत्नद्वीप को उड़ा ले गये।

जैसा हम बाद में देखेंगे, चाहरत ने श्रापनी यात्रा में जो रास्ता लिया वही मार्ग गुणाट्य की यहत्कथा में रहा होगा। चाहरत के साहिंगिक कार्यों में वहत्कथारलोक-संप्रह इसी कहानी का एक रूप देता है, जबिक इसमें के साहिंगिक कार्य केवल सुवर्णद्वीप तक ही सीमित हैं। चाहरत की यात्रा प्रियंगुपटन से, जो शायर बंगाल में था, शुरू हुई। वहाँ से वह चीनस्थान, यानी चीन गया और वहाँ से वह मलय-एशिया पहुँचा। रास्ते में वह कमलपुर, जिसकी पहचान कम्बुज से की जा सकती है और जो मेर श्रथवा श्ररबों के कमर का रूपान्तरमात्र है, पहुँचा। वहाँ से वह जावा पहुँचा श्रीर फिर वहाँ से सिंहल। पश्चिम वर्षर से यहाँ सिन्थ के प्रसिद्ध बन्दरगाह वाबिरिकोन का स्मरण श्राता है। यहाँ के बाद यवन, यानी सिकन्दरिया का बन्दर श्राता था।

१. वही, पृ० १८८

र वही, पु॰ १६१-१६२

चाहरता ने अपनी मध्य-एशिया की यात्रा सिन्धु-सागर-संगम यानी, प्राचीन वर्षर के बन्दरगाह से शुरू की। वहाँ से शायद सिन्धु नदी के साय चलते हुए वह हूणों के प्रदेश में पहुँचा। लगता है, बैताह्य से यहाँ ताशकुरम्न का मतलब है। विजया नदी से शायद सीर दिस्या का मतलब हो। इसुवेगा तो निश्चम हो बंच्छु है। मध्यएशिया के रहनेवालों में उसकी काशगर के सम, मंगोल के हूण और उसके बाद चानियों से मुलाकात हुई और मध्यएशिया के तंगणों से उसने व्यापार भी किया।

महानिहें से में देने गयें बन्दर बहुत दूर-दूर तक फैले हुए थे। वे सुदूर-पूर्व से प्रारम्भ होकर पश्चिम में समाप्त होते हैं। उनकी तालिका में जब (जावा), सुप्तार (सुपारा), महक्व्छ, सुरह (सुराष्ट्र का कोई बन्दर), योन (यूनानी दुनिया) और अस्तवन्द (सिकन्दरिया) के बारे में कुछ अधिक कहने की आवश्यकता नहीं है।

बन्दरों की तालिका में पहला नाम गुम्ब का ब्याता है, जिसके गुम्म और कुम्म पाठ भी मिलते हैं । इस गुम्ब का पता नहीं चलता, पर मिलिन्द में ब्याये हुए निकुम्ब को वह बाद दिलाता है ।

द्धरा नाम तकोल मिलिन्स्परन में भी भाता है वहाँ वह वंग और चीन के बीच में पबता है। तकोल के बाजार का टाल्मी ( जाराप ) उल्लेख करता है। उसकी पहचान स्थाम में बन्दींग की खात पर स्थित तकुखोपा से की जाती है। जो भी हो, बाद के बुग ( २२०-२०० ) में एक चीनी दन की यात्रा के विचरण के आधार पर तकोंत की खोज हमें मलय गयदीप के पश्चिमी किनारे पर का के इस्थमय के दिक्कन में करनी चाहिए?। लगता है, तकोत या ककोल से बड़ी इलायची, लवंग और अगर का निर्यात होता था।

यह विचारणीय बात है कि मारत में भी ताहीत या ककोत नाम पाये जाते हैं। मदास के पास तहीतम् नाम का एक गाँव है और चिकाकीत का प्राचीन नाम श्रीकाकृतम् करकोत से ही बना है। यहाँ से कर्तिंग देश के बहुत-से यात्री प्राचीन काल में मलय-एशिया असने जाते थे<sup>3</sup>।

महानिह्स की तालिका में वेसुंग आता है। टाल्मी (अरा४) का कहना है कि तमाल अन्तरीप के बाद सरावीस की खाड़ी पर देसुगेताइ रहते थे। इनके देश में वेसुंग का बन्दर था जो उसी नाम की नदी के मुहाने पर बसा था। शायद वेसुंग का बंदरगाह, मर्तबान की खात के उत्तर, पेगू में कहीं रहा होगा ।

वेसुंग की पहचान करते समय थी लेवी ने खोडीसा के समुद्रतट से बमा के रास्ते का भी उल्लेख किया है। टालमी का पलुर बा दन्तपुर कलिंग की राजधानों थी; पर उसका समुद्र-प्रस्थान (Aphetrium) चरित्रपुर में था। युवान्ट्वार के खनुसार यहाँ यात्री समुद्रयात्रा के लिए प्रस्थान करते थें। श्री लेवी के खनुसार, यह चरित्रपुर पुरी के दिल्ए में पहला था। वे सुंग पलुर का ठीक सामना बर्मा के समुद्र-तट पर अक्याब और तेएडीवे के बीच में पड़ता था। वे सुंग रंगून, पेगु और मर्तवान के कहीं बास-पास; और तकोत, का के इस्थमस की तरफ ।

<sup>।</sup> सिखवों केवी, वही, पू॰ ३

र यही, ए० ३-१

३ वही, ७-१२

प्र वही, १४-१२

र वही, १९-१८

बेसुंग की पहचान के बाद बेरापथ की पहचान टाल्मी के बेरावाई से की जा सकती है जो तबाय के ब्रास-पास कहीं था।

तकोत के बाद आनेवाली तकसिला पंजाब की तत्त्वशिला नहीं हो सकती। टाल्मी, चटगाँव के दिक्खन में स्थित कतवेदा नदी के मुहाने के दिक्खन तोकोसन्ना नदी का मुहाना रखते हैं। यहीं कहीं तकिशला की खोज करनी चाहिए।

महानिद्देस में, तक्किता के बाद कालमुख आता है जो शायद किरातों का एक कबीजा था। कालमुखों का नाम रामायण (४।४०।२=) और महाभारत में सहदेत की दिग्विजय में आता है। इसके बाद मरणगर का ठीक पता नहीं चलता।

जावा के बाद, महानिद्दे से मं, तमिलम् (पाठभेद कमिल, तम्मिलं, तम्मुनि ताम्ब्रलिंग) है। कमिलं हमें वसुदेविहरण्डी के कमलपुर की याद दिलाता है। पर श्री लेवी इसकी पहचान राजेन्द्र चील के मा-दामिलिंगम् से करते हैं। यह देश मलाया में पाहंग के पास कहीं होना चाहिए?।

ताम्बर्लिंग के बाद महानिद्देश में वंग (पाठमेंद्र, वंकम्) आता है। इसका बंगाल से मतलब न होकर समात्रा से लगा पॉलेमबेंग के इस्टुअरी के सामने बंका द्वीर से है। बंका का जलडमकमध्य मनाया और जाता के बीच का साधारण पय है। बंका की राँगे की खदानें मशदूर थीं । संस्कृत में वंग के माने राँगा होता है और सम्भव है कि इस धातु का नाम उसके उद्गमस्थान पर पड़ा हो। एल इद्धन का ठीक पता नहीं लगता। संस्कृत में एल या एड के मानी दुम्बे होते हैं; पर इसका पता हिन्द-एशिया में नहीं चन्नता। टाल्मी (७।२।३०) के अनुसार, जाता के पूर्व में सटायर नाम के तीन टापू थे जिनके रहनेवानों के दुम होने की बात कही गई है। श्री लेबी का विश्वास है कि भारतीयों ने इसी दुम की बात को लेकर उन टापुओं का एलबद्धन नाम-करण किया था ।

महानिद्दे स के सुवर्णकृट और सुवर्णभूमि को एक साथ लेना चाहिए। सुवर्णभूमि, बंगाल की खाड़ी के पूरव सब प्रदेशों के तिए, एक साधारण नाम था; पर सुवर्णकृट एक भौगोलिक नाम है। अर्थशास्त्र के अनुसार (२।२।२८), सुवर्णकृड्या से तैलपिंक नाम का सकेर या लाल चन्द्रन आता था। वहाँ का अगर पीते और लात रंगों के बीच का होता था। सबसे अच्छा चन्द्रन मैकासार और तिमोर सं, और सबसे अच्छा अगर चम्पा और अनाम से आता था। सुवर्णकृड्या से दुकूत और पत्रीर्ण भी आते थे। सुवर्णकृड्या की पहचान चीनी किन्तिन से की जाती है जो फूनान के परिचम में था।

उपर्युक्त बन्दरगाहों के बाद महानिद्देस के भारतीय बन्दर गुरू होते हैं। ताम्रपणीं (तम्बपणों ) के बाद सुपारा त्राता था, फिर भरुकच्छ और उसके बाद सुरट्ठ जिससे शायद द्वारका के बन्दरगाह का तात्पर्य हो। महानिद्देस में पूर्वी समुद्रतट के बन्दरों के नाम नहीं त्राते; पर दूसरे त्रावारों पर यह कहा जा सकता है कि उस युग में ताम्रलिति, चित्रपुर, कावेरीपट्टनम् तथा कोलपट्टनम् पूर्वी समुद्रतट के सुख्य बन्दरगाह थे। मालावार के बन्दरगाहों में मुरचीपट्टन

१ वही, १८-१३

३ वही, २६-२७

५ वड्डी, पृ० २७-३८

२ वही, पृ॰ २२

४ वही, पृ॰, २७-२८

६ वही, ए० ६४-६७

की पहचान परिश्वस के मुजिरिस सं की जा सकती है। काठियानार के बार सिन्य के उमुद्दतर पर, बसुदेबिहिएडी के अनुसार तथा नितिन्द्यश्न के अनुसार, सिन्य-सागर-संगम पर सीवीर नाम का एक बस्दरगाह था। अवस्य ये दोनों हो बार्बिरकोन के उद्बोधक हैं। बसुदेबिहिएडी में तो शायद इसे पश्चिम वर्बर के नाम से सम्बोधन किया गया है। सिन्य के समुद्दतर के बाद मंगरा और अपरगंगरा नाम आये हैं जिनका पता नहीं लगता; पर ऐसा लगता है कि, उनका सम्बन्ध पूर्वा अनिका के समुद्द-तर से रहा हो। गंगरा और जंबीबार शायद एक हो सकते हैं तथा अपरगंगरा का अज्ञानिया के उमुद्द-तर से शायद मतलब हो सकता है। योग से यहाँ खास कृतान से मतलब है और परगयीन शायद एशिया-पाइनर का थोतक है। अल्लखन्द तो सिकन्दरिया का बन्दरगाह है। महक्षन्तार से शायद वैरेनिक से सिकन्दरिया नक के रेगिस्तानी मार्ग का मतलब है। इस रेगिस्तानी एव पर यात्री रात में एकर करते ये और इसपर उनके ठहरने और खाने-पोने का प्रवन्य होता था।

सहकारतार के बार महानिहेंस में पथों का वर्गीकरण आता है। उनके नाम हैं— जराणुपब (पाठनेर सुवस्ण या कराणु ), अवन्य, मेर्डाब (मेर्ड का रास्ता ), टॉक्टब, खत्तपथ (खतरों का रास्ता ), बंसपथ, शंकाय (चिडियों का रास्ता ), गृतिकपथ (चूहों का सास्ता ), दरीपथ (गुकाओं का रास्ता ) और वेत्ताचार (चैंतों का रास्ता )।

हम एक जगह कह बाये हैं कि अजपब और शंहपब प्राचीन व्याकरता-साहित्य में

मिलते हैं। इनका उल्लेख शहत्क्यास्तोक्संप्रह में वातुदास की कहानी में हुआ है।

सानुदास चन्या के एक व्यापारी मित्रवर्मी का पुत्र था। अवपन में उसने अव्झी शिला पाई थी; पर जवानी में, इस्मिति में पदकर, वह एक वेश्या के केरे में कैंस गया। अपने पिता की सत्यु के बाद उसे महाजनों का चौथरी (श्रेष्ठिपद ) नियुक्त किया गया। पर वह अपनी पुरानी आदतें न छोड़ सका और एछ ही दिन में कंगाल ही गया। अपने परिवार की गरीबों से दुखी होकर उसने बह प्रण किया कि बिभा धन पैदा किये यह वापस नहीं लोटिंगा।

चम्या से सानु इस ताम्रतिति आया । रास्ते में उसे फरें जूते और छाते सते उस सात्रियों से भेंड हुई निन्होंने कंड-मूल-फल से उसकी खातिर की । इस तरह यात्रा करते हुए वह सिद्धकण्छप पहुँचा जहाँ उसकी अपने एक रिस्ते शर से भेंड हुई । उसने उसकी वड़ी खातिर की और उसे ताम्रतिति की यात्रा करने के लिए रुपने देकर एक सार्थ के साथ कर दिया ।

तामिति के रास्ते में धानुराध ने बहा शोरपुत छना। पता लगाने पर उसे मातूम हुआ कि धानमोर्गगरिता पर्वत के लएड वर्मपुन र स्वक अपनी बहादुरी की गर्पे मार रहे थे। उनमें से एक ने तो यहाँ तक कहा कि टाइओं के मिलने पर वह काली मैया की बिलदान बहावेगा। हमी योच में पुतिन्हों ने सार्थ पर धावा बीत दिया जिससे ध्वराकर बींग मारनेवाले वन्यत हो गये। सार्थ तितर-वितर हो गया और यही सुरिकत से सानुराध तामिति पहुँ व सका। वहाँ उसकी अपने मामा गंगवत से मुताकात हुई। गंगइत ने उसे समये देकर रोकना बाहा; पर सानुराध दान का मिलारी नहीं या और इसलिए उसने एक धांयाधिक से यह कहकर कि में रतनपार ही है, अपने की जहाज पर साथ से वलने के लिए उसे तैयार कर लिया। एक गुम में दिन देवताओं, बाहागों और गुरुषों की पूजा करके समुद्रयाती चल निकते।

<sup>ा</sup> बृहत्क्यारखोकसंग्रह, अध्याय १न, रस्रोक । से

२ बही, ३७३

श्रमान्यवश, राह में जहाज हूट गया और तातुदास एक तस्तों के सहारे बहता हुआ किनारे पर आ लगा। यहाँ एक दूसरी कहानी आरम्भ होगी है जिससे पता लगता है कि सानुदास की मेंड समुद्रिक्ता नाम की एक ली से हुई जो भारतीय व्यापारी सागर और यवनी माता की, जिसकी जन्मभूमि यवनदेश में थी, पुत्री थी। सानुदास को बिना पहचाने, उस ली ने उस यह भी बतलाया कि बचपन में उसकी सगाई सानुदास से हो जुकी थी; पर उसके बदमाश हो जाने के कारण, शादी न हो सकी। दुखी होकर अपनी की के साथ सागर यवनदेश की और चल पड़ा, पर रास्ते में ही जहाज हुट गया। समुद्रिक्ता किसी तरह बहती हुई किनारे आ लगी। समुद्रिक्ता को जब शादुदास का पता मातृम हुआ तो उसने उसे बताया कि उसने बहुत-से मोती इकट्ठे कर जिये हैं। उस निर्जन द्वीप पर मझली, कछुए और नारियत खाकर वे दोनों रहने लगे। वहीं सर्वंग, कहुर, चन्दन और पान बहुतायत से मिलते थे।

एक दिन समुद्दिला ने अपने पति से, हुटे जहाओं के व्यापारियों की प्रधा के अनुसार (भिन्नपोत-बिग्रन-इत ), "एक पेड़ पर एक मोड़ी लगा देने और आग जला देने की प्रार्थना की जिससे समुद्र पर चलनेवाले जहाज उन्हें देखकर उनका उदार कर सकें। समुद्रदिक्षा की अक्ल काम कर गई और सबेरे एक उपनीका उन्हें एक जहाज पर ले गई। समुद्रदिन्ना द्वारा एकत्र मोती भी जहाज पर लाये गये और यह तै पाया कि उन्हें बेचकर जो फायदा हो उसमें आया सांयाजिक का होगा। सांयाजिक ने समुद्रदिन्ना और सानुदास का विवाह भी करा दिया।

अभाग्यवरा जहाज ह्व गया और समुददिना वह गई। सानुदाय किसा तरह बहता हुआ किनारे लग गया। उस समय उसकी पूँजा फेंट्रे और जूड़े में कैंचे हुए कुछ मोती थे। किनारे पर केले, नारियल, कटहल, मिर्च और इनायची के पेड़ और पान की लत्तरें महुनायत से होती थीं। एक गाँव में पहुँचकर उसने उसका पता पूछा; पर लोगों ने उत्तर दिया—"आरिएएड चोल्लिति" जो टूडी-फूड़ी तामिल है और जिसके मानी होते हैं, तुम्हारी बात समम में नहीं आती। सानुदास ने एक दुमापिये (दिमाप) को मदद ली और अपने एक रिस्तेशर के पस पहुँच गया जहाँ ससे पता लगा कि वह पाएक्स देश में आ पहुँचा है जिसकी राजवानी मदुरा एक मेजन पर थी।

दूसरे दिन संबेरे केलों के बने जंगल से होकर दो कीय चलने के बाद सानुदास ने एक धर्मशाला (धन्नस्) देखी जहाँ इस विदेशियों की हजामत बन रही थी, किसी का अभ्यंग हो रहा बा और किसी की मालिश ( वरणदन )। इस तरह सब लोगों की सातिर हो रही थी?। रात में सन्वपति ने यानुदास की सबर पूछी और बताया कि उसका मामा गंगदत वसके जहाज टूटने के समाचार से दुखी है। उसने तमाम जंगलों, घाटों ( तर ), सन्नों और बन्दरों ( बेलातटपुर ) में इस बात की सबर करा दी थी। सानुदास ने किर भी उसे अपना पता नहीं दिया।

इसरे दिन उसने पाएकप-मधुरा के जौहरी-याजार की सैर की। वहाँ उसने एक गहने का दाम कृतकर उसके बदले कुछ रुपये पाये। उसकी ख्याति सुनकर राजा ने उसे अपना रत्न-परीस्तक नियुक्त कर तिया। एक महीने तो वह अपना काम ईमानदारी से करता रहा; पर बाद में उसने

<sup>ा</sup> वही, ३१४

व वही, ३२५-३१६

बीडी-सी पूँजी लगाकर अधिक लाभ उठाने की सोबी। उसने बढ़े तन्तु (गुणुवान् ) की कपास बरीइकर उसकी सात बेरियाँ लगा दीं; पर अभाग्यवश कपास में आग लग गई । महुरा के लोगों में यह रवाज था कि जिस घर में आग लगती थी उसमें रहनेवाले आग में कूरकर जान दे देते थे। अपनी जान के वर से सानुदास एक जंगल में भागा। वहाँ उसकी एक गौड भाषा बोलनेवाले से मुताकात हुई। उसने उससे सानुदास का समाचार पूछा; पर उसने उससे कह दिया कि वह पाएकों हारा आग में फैंका जाकर जल गया। उसके मामा गंगदत्त ने यह समाचार सुनकर जल गरना बाहा; पर इतने ही में सानुदास चम्पा पहुँच गया और इस तरह उसके मामा की जान बच गई।

अपने बुमक स्वमाव श्रीर रुपया पैदा करने की इच्छा से साबुदाय बहुत दिनों तक अपने मामा के यहाँ नहीं ठहर सका। थो। ही दिन याद उसने सुवर्णद्वीप जानेवाले आचेर के जहाज की एक हित्या। सुवर्णद्वीप पहुँचकर जहाज ने लंगर डाल दिया और व्यापारियों ने खाने का सामान बैलियों (पायेय-स्थिनका) में भरकर अपनी पीठों से बॉब लिया तथा अपने गले से लेल के इस्पे लटकाकर वे बेजलता के सहारे पहाड पर चढ़ गये। यहाँ नेजपथ था।

श्री लेवी ने बेजनता से यहाँ लाठी का तात्पर्व समभा है। पहाड पर चढ़ते हुए बाजी लाठी के सहारे भुककर नहीं, तनकर चलते थे। निहें म के बेताचार का भी यही तात्पर्य है।

सोने की खोज में बाजियों ने जो उनसे कहा गया, वही किया। पर्वत की चोटी पर पहुँचकर वे रात भर वहीं ठहर गये। सबेरे उन्होंने एक नही देखी जिसके किनारे बैलों, ककरों श्रीर ने हों की भीव थी। आचेर ने यात्रियों की नहीं जूने की मनाही कर दो थी; क्योंकि उसे शूनेवाला परथर बन जाता था। नहीं के उस पार खड़े बीस हवा चलने से इस पार फुक जाते थे। उनके सहारे नहीं पार उत्तरने की आजा दी गई। यही वेगुपथ था जिसे निहेंस में वंशपथ कहा गया है।

पत्थर थना देनेवाली नदी का 'सद्धर्मस्म्रस्युपस्थानसूत्र' में भी उस्लेख हैं । उसके दिनारे कीचक नामक बाँस होते थे जो हवा चलने पर एक दूसरे से उकर लेते थे । रामायण (अअअअअअ ) में उसी नदी का उस्लेख हैं । यह मुस्किल से पार की जा सकती थी और इसके दोनों किनारे खड़े कीचक नामक बाँसों के महारे सिद्धरण नदी पार करते थे । महाभारत (२।४८।२) में भी शैलीझ नदी और उसके तीर के कीचक नेशुकों का उस्लेख है । उस्ली से हमें पता चलता है कि सिनाई के भाद सेर (चीन ) प्रदेश पनता था । उसके उत्तर में एक खज़ात प्रदेश था जहाँ दलदल से जिनमें उपनेवाले नरकपड़ों के सहारे लोग इसरी ओर पहुँच मकते थे । उस प्रदेश को बलख से ताशकरगन होते हुए तथा पालिनोधा (पाटलिएन) होते हुए सहकें बाती थीं (१।६०।४१) । यहाँ हम उस पौरासिक अनुभूति का स्नोत पाते हैं जिसने चीन और पश्चिम की सहक पर लोगनोर के दलदलों को एक लोककथा में परिवर्तित कर दिया । यह खनुश्रुति साबों की कहानी के आधार पर बुनानी और भारतीय साहित्य में चुस गई । क्टेसियस और मेगास्थनीज एक नदी का उसते व करते हैं जिड़में कोई वरतु तैर नहीं

त बही, २०७-२०६

२ बोबी, वही, पु॰ ३३-४०

३ बृहत्कथारलोक-संग्रहः ४६०,४४१

इ जूर्नांख ब्रासियातीक, १६१८, २, ५० ४४

संकर्ती थी । भेगारथनीज द्वारा दिये गये इस नदी के लिल्लास अथवा खिलियस नाम की पहचान श्री लेबी शैलोदा से करते हैं ।

सद्यम्मपण्जोतिका (तेवां, वहीं, ४३१-३२) के ब्यतुसार वंशपथ में वाँसों को काउकर उन्हें पेड से बाँध दिया जाता था। पेड पर चढ़कर एक बाँत दूसरी बैंसवारी पर डाल दिया जाता था। इस प्रक्रिया की दुहराते हुए बाँच का जंगल पार कर लिया जाता था।

भारतीय और युनानी प्रन्थों के बाधार पर यह कहा जा सकता है कि शैलोहा नदी मध्य-एशिया में थी, मुत्रर्श्वभूमि में नहीं। रामायण और महाभारत वसे भेठ और मन्दर के प्रध्य में रखते हैं। इसके पड़ीय में लग, पारद, कुलिन्द और तंगण रहते थे। मेठ की पहचान थी लेबी पामीर और मन्दर की पहचान उपरली इरावदी पर पवनेवाली पर्वतन्द खला से करते हैं; पर महाभारत से तो मन्दर की पहचान शायद बनेन-लुन पवर्तथे थी से की जा सकती है। मत्स्य-प्रत्य (१२०११-२३) शैलोश का उद्रम अठण पर्वत में रखटा है, पर बायुपराण (४०१२०-२१) के अतुसार, बह नशी मुखवत पर्वत के पाद में स्थित एक दह ते निकलती थी। वह चलुस् और सीता के बीच बहती थी और लक्षणअपुद में गिरती थी। चलुस् वेलु नदी है और सीता सायद तारीम। इश्लिए, श्री लेबी की राय में शैलोदा नदी की पहचान खोतन नदी से की जा सकती है । उस नदी में गिरकर चीजों के पत्थर हो जाने की कहानी खोतब नदी में यशव के हो के मिलने से तथा दनके दूर-दूर तक से जाने की बात से निकली होगी।

रीलोदा के साथ की चक-वेणु का उल्लेख पुराणों के लिए एक नया शब्द है। श्री मिलवीं लेबी की चक की ब्युत्पत्ति चीनी भाषा से करते हैं। चीन के क्यांगर्सी और सेचवान प्रदेश से भारत में आसाम के रास्ते बाँस आने की बात ई॰ पू॰ दूसरी सदी में चाब् किएन भी करता हैं<sup>3</sup>।

शैनीदा पार करने के बाद वातुदास दो बोजन आगे बढ़ा और एक पनले रास्ते के दोनों ओर गहरा खहू (रवातल) देवा। आगेर ने गीली और सूखी लकड़ियाँ इकट्ठी करके और उन्हें जलाकर पुत्राँ कर दिया। धुएँ को देवकर चारों ओर से किरात इकट्ठे हो गये। उनके पास बकरों और चीतों के चमड़े के बने निरह-बख्तर और वकरे थे। ब्यापारियों ने उन वस्तुओं का विनिमय कैंसरिये, लाल और नीले कपड़ों, शक्कर, चावल, विन्दुर, नमक और तेल से किया। इसके बाद किरात हाथ में लकड़ियाँ लिये हुए अपने बकरों पर चढ़कर पतले और पेंचदार रास्ते से रवाना हो गये। जिन व्यापारियों को सीने की खान से सीना लेना था, वे उसी रास्ते से आगे बड़े। रास्ता इतना कम चीड़ा था कि व्यापारी एक की कतार में एक भालेबरदार के अधिनायकत्व में आगे बड़े\*।

खरीर-छरोष्टत के बाद वह दल कापन लौड़ा। कतार में सानुदास का सातवाँ स्थान बा श्रीर आचेर का छठा। बदते हुए दल ने दूसरी ओर से लकड़ियों की खट-खट सुनी। दोनों दलों में मुठभेड़ हो गई और आचेर के दलवालों ने दूसरे दलवालों को गड़े में डकेल दिया। एक

व बेबी, बड़ी, पूरु धर

२ वहाँ, ए० ४२-४३

दे बही, ए० ४३-४४

४ वृहत्कथारबोकसंग्रह, ४५०-४६ १

जवान लड़कें ने सानुदात से अपनी जान बचाने की प्रार्थना की; पर कठोर-इड्य आचिर ने अपने दल की रखा के लिए सानुदास की उसे भी नीचे नदी में गिरा देने के लिए बाध्य किया? ।

इस घटना के बाद आवेर का दल विष्णुपर्। गंगा पर पहुँ ना और वहाँ मृतात्माओं के लिए तर्पण किया। खाने और विधाम करने के बाद आवेर ने व्यापारियों से अपने वक्तरे मार डालने और उनकी खालें अपने ऊपर ओड़ लेने को कहा। ऐसा ही किया गया। इसके बाद बड़े पत्नी वन्हें मांस के लोवंड सममकर मुक्णेम्मि ले गये। इस तरीके से सातुरास मुक्णेम्मि पहुँ ना और वहाँ से बहुत-सा धन इकट्ठा करके खुशी-खुशी अपने घर लीट आया। शाधद यहाँ शकुनपय की ओर इशारा है।

सानुदास की कहानी समाप्त करने के पहले यह बता देना आवस्यक है कि वसुदेवहिएडी की वाददत की कहानी से उसका गहरा साहस्य है। यह बात साफ है कि उपपूक्त दोनों कहानियों का आधार शुणाब्य की उहत्क्या की कोई कहानी थी। वसुदेवहिएडी में इस घटना का स्थल सन्ध-एशिया रक्षा गया है; पर शहरकबारलोक संग्रह के अनुसार, यह स्थान मलय-एशिया था। सानुदास की कहानी के कुछ अंशों से—जैसे, शितोदा नदी, बकरों और मेशों के विनिमय इत्यादि से—यह बात साफ हो जाती है कि सानुदास की यात्रा बास्तव में मध्य-एशिया में हुई। गुप्त-काल में जब सुवर्णद्वीन का महत्व बढ़ा तो कहानी का घटनास्थन भी मध्य-एशिया से सुवर्णभूमि में था गया।

महानिहें से में बेंडों का रास्ता और आजपश एक ही हैं। वर्गपुष्य, शंकुरथ, खतपथ, गृतिकपथ, दरीपथ इत्यादि के सम्बन्ध में हमें जानकारी हासिल करनी चाहिए।

महानिद्दे स के सिवा इन प्रधों का उल्लेख पालि-बौद्ध-साहित्य में भी आता है। वेत्तवर या वेत्तवार, संक्रुपय और खजपय का उल्लेख मिलिन्द्रश्रत में एक जगह आता है। पर इन प्रधों के सम्बन्ध में उल्लेखनीय वर्णन विमानवत्यु ( = ४ ) में खाता है। अंग और मगध के व्यापारी एक समय सिन्दु-सोबीर में याता करते हुए रेगिस्तान के बीच अपना रास्ता भूल गये ( वग्गाप्रथस्त्रमञ्म ; महानिद्दे स का जबग्गाप्रथ )। एक यद्य ने खबतरित होकर उनसे पुद्धा, तुम सब धन की खोज में समुद्र के पार बग्गापुष्य, वित्तवार, शंकुम्ब, निर्वो, और पर्वतों की यात्रा करते हो।"

पुराणों में भी महानिहें स के पथों की खोर कुछ इशारा है। मत्स्वपुराण, (११४। ४६-४६) में कहा गया है कि पूर्व दिशा की खोर बहती हुई निलनी ने कुपयों, हन्द्रद्युम्न के सरों, लरपब, वेत्रपब, शंलपब, उजनानकमह तथा कुथ गवरण की पार किया और इन्द्रद्योप के सभीप वह लवणसमुद्र से मिल गई। बायुपुराण (४०॥४४ से) में भी वही स्लोक है, पर उसमें कुन्ध की जगह अपब, वेत्रपब की जगह इन्द्रशंकुपवान और उजजानकमहन् की जगह मध्येनोधान-मत्करान पाठ है। इस तरह निलनी पूर्व की बोर बहती हुई लराव रास्तों (क्रयवान ), इन्द्र-यूम्मसरों, सर्पण, वेत्र खयवा इन्द्रपय, शंख खबना शंकुपय पार करती हुई, उजजानक के रेगिस्तान से होती हुई, कुधवावरण होकर इन्द्रद्वीप के पास लक्ष्यसमुद्र से मिलती भी। इस तरह हम देव सकते हैं कि सरस्यपुराण में वेत्रपय पाठ ठोक है और ,वायुपुराण में शंकुपव। लरपय

१ वही, ४६२-४म४

२ मिलिन्द्रप्रत, ए० २८०

की तुलना हम महानिहें स के अजपथ से कर सकते हैं। जिस रेगिस्तान से निलनी का बहाव था वही तकलामकान रेगिस्तान है।

महानिद्दे से के मार्गों पर उसकी टीका सद्धम्मपज्जीतिका (१००० ई०) से काफी प्रकाश पड़ता है। उस टीका के अनुसार यात्री, शंकुपथ बनाने के लिए, पर्वतपाद पर पहुँचकर एक अंकुश (अयिक वाटक) की फन्दे से बाँधकर उसे ऊपर फेंकता या और उसके फेंस जाने पर वह रस्सी के सहारे ऊपर चढ़ जाता था। वहाँ पर वह हीरा-लगे बरमे से (विजरागेन लोहदराडेन) चट्टानों में एक छेद करता या और उसमें एक खूँटा गाड़ देता था। इसके बाद अंकुश छुड़ाकर उसे फिर ऊपर फेंकता था और उसके लग जाने पर रस्से के सहारे फिर ऊपर चढ़कर एक गढ़ा बनाकर बायें हाथ से रस्सा पकड़ता था और दाहिने हाथ की मुंगरी से वह पहला खूँटा निकात देता था। इस उपाय से पर्वत की चोटी पर चढ़कर वह उतरने का उपाय सोचता था। इसके लिए वह पहले चोटी पर खूँटा गाइता था जिसमें वह एक डोरीदार चमड़े की बोरी बाँधता था, फिर उसमें खुद बैठकर चरखी खुतने के कम से धीरे-धीरे नीचे उतर आता था।

यहाँ यह जान लेने योग्य बात है कि हीरे की कनी के बरमे का आविष्कार सन् १८६२ में हुआ, जब आल्प्स में एक सुरंग खोरने की जहरत हुई। इंजीनियरों ने एक घड़ी बनानेवाले से सलाह ली और उसने डायमंड ड्रिल से पत्थर तोड़ने का आदेश दिया?। पर ऊपर के उद्धरण से तो इस बात का साफ पता चल जाता है कि भारतीयों को ११वीं सदी में भी डायमग्ड-ड्रिल का पता था।

सद्धम्मपञ्जोतिका में छत्तपथ का श्रर्थ श्राधुनिक पेराहरू से है। छत्तपथ का यात्री एक चमड़े का छाता लेता था। उसके खुलने पर इवा भर जाती थी श्रीर इस तरह वह एक पत्ती की तरह नीचे उत्तर श्राता था।

2

इस अध्याय के पहले भाग में हमने यह बताने का प्रयत्न किया है कि भारतीयों का पय-ज्ञान कितना विस्तृत था। पर संस्कृत-वौद्ध-साहित्य में बहुत-सा ऐसा मसाला है जिसके आधार पर हम देश की पय-पद्धित और जल तथा थल के अनुभवों की बात पाते हैं। यह सब समग्री हमें कहानियों से मिलने के कारण उसकी ऐतिहासिकता सिद्ध नहीं हो सकती, गोकि इसमें संदेह नहीं कि इन कहानियों में वास्तविकता का गहरा पुट है। व्यापारी अपनी यात्राओं से लौटकर बड़े-बड़े नगरों में अपने अनुभव सुनाते थे और उन्हीं अनुभवों का आश्रय लेकर अनेक कहानियाँ प्रचलित हो गईं।

गिलगिट से मिले विनयवस्तु में भारत की भीतरी पथ-पद्धित पर कुछ प्रकाश पढ़ता है। पहला मार्ग कश्मीरमंडल में बुद्ध की यात्रा का है। खानी यात्रा में बुद्ध भ्रष्टाला, कन्या, धान्यपुर और नैतरी गये। इन स्थानों का पता नहीं लगता। शाद्धला में उन्होंने पालितकोड़ नाग की दोन्ना दी; निन्दवर्धन में अश्वक और पुनर्वसु नागों और नाली तथा उदर्था यन्निणियों

१ क्षेत्री, वही, पृ० ४३१-३२

र जे॰ भार॰ मेकाथी, फायर इन दि अर्थ, पु॰ २३६-३३७, लंडन, १६४६

को दीखा दी। यहाँ से वे कुन्तिनगर पहुँचे जहाँ घटवों को लानेवाली कुन्ती यिखिया का परामव किया। खर्ज रिका में उन्होंने बटवों को मिट्टी के स्तूपों से खेलते देशा और यह भविष्य-वाणी की कि उनकी सुरुषु के पाँच सी बरस बाद कनिष्क एक पहुत बड़ा स्तूप खड़ा करेंगे।

बुद्ध की शूर्रसेन-जनपर की यात्रा उस प्रदेश पर काफी प्रकार काततों है। अपनी यात्रा में ने पहले खारि-राज्य, यानी बरेली जिले में खिह्च्छता पहुँचे। यहाँ से वे कासग्य-मधुरा की सबक से भदारव होते हुए मधुरा पहुँचे। यहाँ उन्होंने भविष्य-वाणी की कि उनकी सृत्यु के सौ बरस बाद नट और भट नाम के दो भाई उक्सुएड (गोवर्षन) पर्वत पर उनके लिए एक स्त्रुप बनावेंगे। उपगुष्ठ के जन्म की भी उन्होंने भविष्य-वाणी की। यहाँ ब्राह्मणों ने उनका विरोध किया, पर ब्रह्मण नोलभूति ने बुद्ध की स्तुति करके इस विरोध को समाप्त किया?।

बुद्ध नज्ञत्र रात्र में मधुरा पहुँचे थे। मधुरा की नगर-देवता (देवी) ने बनका आना अपने काम में बाधक समम्भकर उन्हें नंगी होकर उराना चाहा, पर बुद्ध ने माता के लिए यह अनुचित कार्य बताकर उसे लिखित किया । मधुरा के नगर-देवता के होने का नया प्रमाण हमें टालमी से मिलता है। आभी तक टालमी द्वारा मधुरा को देवताओं का नगर कहा जाना माना गया है; पर औ टार्न ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि उसका वास्तविक अर्थ देवकन्या है । अगर यह बात सही है तो मधुरा में नगर-देवता को बात पक्षी हो जाती है। प्रकलावती की तरह मधुरा में नगर-देवता का शायद यह पहला प्रमाण है। टार्न के अनुसार शायद उस नगर-देवता का नाम मधुरा रहा हो।

बुद्ध ने मयुरा के पाँच दुर्शण कहें हैं; यथा, किनारों के ऊपर चने जानेवाला पानी ( उस्कूलनिक्तार ), खूँटों और काँटों से भरा देश (स्यूलकरटकप्रधानाः ), बलुही और वैकरीती भूमि, रात के अन्तिम पहर में बानेवाले ( उच्चन्द्र महाः ) श्रीर बहुत-सी क्रियीं ।

मधुरा अपने यनों के लिए मशहूर था। बुद ने वहाँ लक्कों को लानेव ले गर्दभ यन्न (भागवत का धेनुकासुर) तथा शर और वन को तथा आलिका, बेन्दा, मबा, तिभिषिका (शायद ईरानी देवी अर्तैभिष ) को शान्त किया ।

मधुरा से बुद ब्योतला पहुँ ने ब्यौर नहाँ से दिल्ला पांचाल में नैरम्य जो पालि-साहित्य

का वेरंजा है। यहाँ उन्होंने कई ब्राहरणों को दीखित किया।"

पांचाल से साकेत तक के रास्तों पर कुमारवर्धन, कीवानम् , मिखावती, सालवला, सालिवला, सुवर्धा अपेर साकेत पकते थे । द साकेत से बुद ने आवस्ती का रास्ता पकड़ा । द

१ गिलगिट मेनेसिक्टस्, ६, मा • १, ए० १-२

र वहीं, पु॰ ३-1३

३ वहीं, ए० १४

थ टार्ने, बही, ए० २११-१२

र गिलगिट टेक्सट्स, वही, ए॰ १४-१४

६ वही, ए० १५-१७

७ वहीं, प्र∘ 1⊏ से

<sup>=</sup> बही, प्रः ६ स-६ ह

ब वही, प्र• ७३

जीवक कुमारस्त्य, तच्चिशिला में शिला प्राप्त करने के बार, भद्र कर ( वियालकोट), उदुम्बर ( पठानकोट), रोहीतक ( रोहतक) होते हुए मधुरा पहुँचे श्रौर वहाँ से उत्तरी रास्ते से वैशाजी होते हुए राजगृह पहुँचे। १

उपर्युक्त पर्यों से पता चलता है कि ईशा की पहली सिरयों में भी रास्ते में कोई विशेष परिवर्तन नहीं हुआ था, गोकि उन रास्तों में बहुत ऐसे नगर मिलने लगते हैं जिनका बुद्ध के समय

में पता नहीं था।

इमें संस्कृत-बौद्ध-साहित्य से स्थलमार्ग पर यात्रा की कुछ बातों का पता लगता है। ईसा की पहली सिद्देशों में भी यात्रा में उतनी ही कठिनाइयाँ थीं जितनी पहले। रास्तों में डाकुत्रों का भय रहता था। रेगिस्तान में भी यात्रा की अनेक कठिनाइयाँ थीं। रास्ते में निदयाँ पार करनी होती थीं और घाट उतारनेवाले घाट उतारने के पहले उतराई (तर्पस्य) वसूल करते थे। कभी-कभी नदी पार उतरने के लिए नावों का पुन भी होता था। दिल्यावदान में कहा गया है कि राजगृह से आवस्ती के राजमार्ग पर अजातरात्र ने एक नाव का पुल (नौसंकमण) बनवाया। लिच्छिनियों के देश में गंडक पर भी एक पुल था। अवदानशतक के अनुसार में गंगा के पुल के पास बदमारा-गुंडे रहते थे।

महापथ पर पंजाब और अक्रगानिस्तान के घोड़ों के व्यापारी बराबर यात्रा करते रहते थे। कहा गया है कि तन्तिशिता का एक व्यापारी घोड़े बेचने (अश्वपण) को बनारस जाता था। एक समय डाकुओं ने उसके सार्थ को तितर-बितर कर दिया और घोड़े चुरा लिये। पघोड़ों के ब्यापार का मधुरा भी एक खास अड्डा था। उपगुप्त की कथा में कहा गया है कि मधुरा में एक समय पंजाब का एक व्यापारी पाँच सौ घोड़े लाया। वह इतना रईस था कि मधुरा पहुँचते ही ससने वहाँ की सबसे कीमती गणिका की माँग की। इ

श्रविकतर व्यापारी राजशुलक भर देते थे, पर कुछ ऐसे भी थे जो नि:शुलक माल ले जाना चाहते थे। दिव्यावदान ७ में एक जगह कहा है कि चोर ऐसी तरकीय करते थे कि शुलक अगहनेवालों को, छानाबीन के बाद भी, पता नहीं लगता था।

कहानी यह है कि मगध और चम्पा की सीमा पर एक यज्ञ-मिर्टर था जिसका घएटा चोरी से माल ले जाने पर बजने लगता था। चम्पा के एक गरीब ब्राझण ने फिर भी निःशुलक माल ले जाने की ठान ली। उसने एक जोड़ी (यमली) अपने छाते की खोजली डएडी में ब्रिपा ली। राजगृह जानेवाल सार्थ के साथ जब वह शुल्कशाला में पहुँचा तो शुल्काध्यन्त ने सार्थ के माल पर शुल्क वसूल लिया (शुल्कशालिकेन सार्थ: शुल्कीकृतः), पर जैसे ही सार्थ आगे

१ बही, ३, २, ए० ३३-३४

र अवदानशतक, १, ए० १४८, जे० एस० स्पेयर द्वारा सम्पादित, सेंटपीटस-बर्ग, १६०६

३ दिख्यावदान, ३, १४-१६

४ अवदानशतक, १, ए० ६४

४ महावस्तु, २, १६७

६ दिग्यावदान, २६, ३४३

७ वही, पृ० २७४ से

बड़ा कि घरडा बजने लगा जिससे शुरकाष्य को पता लग गया कि शुरक पूरी तौर से बस्त नहीं हुआ था। उसने सबके माल की फिर तलाशी ली; पर नतीजा कुड़ न निकला। अन्त में उसने एक-एक करके व्यापारियों को डोडना शुरू किया और इस तरह बाझया देवता का पता चल गया; क्योंकि उनकी बारी आते ही वरडा बजने लगा। फिर भी डिप्टे माल का पता नहीं चतता था। अन्त में शुरूक रसूल न करने का बाहा करने पर बाझया ने खोजली डराडी से बमली निकाल कर दिखला ही।

हम देव चुके हैं कि ईसा की पहली सरियों में पूर्व और परिचय में वहाजरानी की कितनी उन्नित हुई और भारतीय व्यापारियों ने किन्न तरह इक्त योगरान दिया। सुनर्णभूमि की यात्राओं से उन्हें खुर दीनत मिली। दीनत पैश करने के साथ-ही-साथ उन्होंने हिन्दचीन, मध्य-एशिया और बमी में भारतीय संस्कृति की नींव जात दी। इस संस्कृति-उतार में बीद और बाहरण दोनों ही का हाथ था। महावस्तु में इस सम्बन्ध की एक रोचक कहानी है। कहा गया है कि प्राचीन युग में वारवालि में एक बाहरण ग्रुड से बिनके पाँच सी शिष्य थे। उनकी श्री नाम की एक बड़ी सुन्दरी कन्या भी थी। एक बार बाहरण के उपाध्याय ने उन्हें यह कराने के लिए सभुद्रपद्धन भेजना चाहा। स्वयं जाने अथवा अपने बरते में दूसरे के भेजने पर भी, दिख्या की पूरी आशा थी। उन्होंने अपने शिष्यों की बुताकर कहा कि समुद्रपद्धन जानेवाले को वे अपनी कन्या ब्याह देंगे। श्री का प्रे भी एक युवा शिष्य इस बात पर समुद्रपद्धन पहुँ चा। यह कराने के बाद यजमान सार्थवाह ने उसे सोना और रुपये दिये।

वपर्युक्त कहानी से कुछ नई बातें मातृम पहती हैं। नहीं प्राह्मण गुरु रहते थे, उस स्थान का नाम बारवालि कहा गया है। बहुत सम्भव है कि यह काठियाबाह का वेरावल बन्दर हो। जहाँ यज्ञ होनेवाला यां उसे समुद्रपद्दन कहा गया है जिसके मानी, मानृली तरह से, समुद्री बन्दर हो सकते हैं; पर यहाँ बहुत सम्भव है कि समुद्रपद्दन सुमात्रा के लिए आया है। इसमें कोई आह्मवर्ष की बात भी नहीं है; क्योंकि बोर्नियो और दूसरी जगहों में भी यह के प्रतीक पूप मिले हैं जिससे यह अनुमान लगाया जा सकता है कि इस देश के बालगा यज्ञ कराने के लिए हिन्दर एशिया जाते थे।

कपने, मसाले और सुगरियत लक्षियों भारत और हिन्द-एशिया के व्यापार में
मुख्य वस्तुएँ थीं। महावस्तु में एक बड़ी विकृत तालिका में सादे और रंगीन कपड़ों में
काशी का दुकूल, बंगाल का रेशमी कपड़ा (कोशि (श) करके), चौम, केतुल को तरह मलमल
( तूला-काधिलिन्दिक) और बमबा बटकर बनी कोई चटाई ( अजिनपवेशि ) थे।
इसके बाद उन बन्दरों और अदेशों के नाम जाते हैं जिनसे कपड़े बाहर जाते थे और इस देश में
आते थे। वनकस्ता से शायद यहाँ बनदास ( उत्तर कनारा ) का मतलब है। तमकृट का पाठ
यहाँ हेमकूट सुवारा जा सकता है। जैसा हम ऊपर कह आये हैं, हेमकृत्वा का दुकूल प्रसिद्ध था।
सुमूमि से यहाँ सुवर्यामूमि का तात्वय है और तोपन से दहीं सा की तीसली का। कील से वहीं
पांच्य देश के सुगरिय बन्दरनाह कोरके का मतलब है और मिनर तो निश्चयपूर्वक पेरिस्स का
सुजोरिस और महामारत का सुनीरीपट्टन है।

१ महावस्तु, २, ८३-३०

१ सहाबस्तु, १, २३४-३६

यह भी उल्लेखनीय यत है कि समुद्र के न्यापारियों की श्रीणी से ही बुद्ध के सुशिस्त शिष्य सुपारा के पूर्ण निकले थे। जैसा हम देव बाये हैं, बीद-धर्म के आरम्भिक मुन में परिचम भारत के समुद्रतट पर सुपारा एक प्रसिद्ध बन्दरनाह था। यहाँ से स्थलपथ सहााद्धि की पार कर नानाधाट होता हुआ मोदाचरी की घाटी और दिन्सन के पठार में पहुँचकर उज्जैन और बहाँ से गंगा के मैदान में जाता था।

✓ दिव्यावदान" में व्यापारी और बाद में मिन्न पूर्ण की बड़ी ही सुन्दर कहानी दी गई है। वह सुपारा के एक बंदे धनी व्यापारी का पुत्र या जिसके तीन स्त्रियों और तीन दूसरे पुत्र थे। ब्रह्मां में अपने परिवार से तिरस्कृत होकर उस बुढ़े व्यापारी ने एक दासी से शादी कर ली जो बाद में पूर्ण की माता हुई । बचयन से ही पूर्ण का व्यापार में मन लगता था। वह अपने बढ़े भाइयों को दूर-दूर भी समद-यात्राएँ करते देवता या। चनसे प्रभावित होकर वसने अपने पिता से उनके साथ यात्रा करने की बातुमति माँगी, लेकिन उसके पिता ने उसकी बात न मानकर वसे बुकान-रीरी देवने का आदेश दिया। अपने पिता की आज्ञा शिरोधार्य करके उसने दकान देवना बारम्भ कर दिया और उसका फायदा अपने भाइयों के साथ बॉडकर लेने लगा। उसके भाई बससे ईच्या करते ये और इसलिए पिता की मृत्यु के बाद चन्होंने उसे बन्दर के व्यापार में लगा दिया। इसमें भी उसने अपनी चतुराई दिलाई। कुछ समय के बाद, वह व्यापारियों की श्रेगी का चौधरी हो गया और तब उसने समुद्रमात्रा करके नये देशों और जातियों की देखने की ठान ली। उनकी यात्रा का समाचार सनादी से करा दिया गया। उसने सब लीगों से इस बात का एलान किया कि जो भी व्यापारी उसके साथ चलनेवाले होंगे उन्हें किसी तरह का कर ( शुक्क-तर्पस्य ) नहीं देना होगा । किसी तरह उसने कुरात विक झः यात्राएँ की । एक दिन उसके पास. मुपारा में, आवस्ती के व्यापारी पहुँचे और उधेसे सातवी बार समुद्रयात्रा की पार्थना की। पहले तो उसने अपनी जान लतरे में डालने के बहाने से यात्रा टालनी चाही, लेकिन जब उन लोगों ने उसे बहुत घेरा तो उसने उनकी बात मान ली। इस यात्रा में पूर्ण ने व्यापारियों से बद्ध के बारे में सुना। यात्रा से लीट आने पर चसके बढ़े भाई ने उसका विवाह करना चाहा। पर भिन्न होने के लिए सन्नद पूर्ण ने ऐसा करने से इस्कार कर दिया। वह एक सार्थ के साथ धावस्ती पहेँचा और वहाँ पहुँचकर प्रथिद व्यापारी अनाधपिरिडक के पास अपना एक इत भेजा। अनाभिपिएडक ने पहले तो ससका कि पूर्ण कोई सौदा करने आया है। पर जब उसने बह सुना कि पूर्ण भिष्ठ होनेवाला है तो उसे बुद से मिला दिया। बुद धर्म में पूर्ण की दीचा हृदय की हुता है: इसमें किसी तरह की अलोकिक बात नहीं बाने पहें है । जिस तरह लहरें समझ को खब्ब कर देती हैं उसी तरह नाविकों का मन भी एकदम खुव्य हो जाता है और वे बहुधा अपना व्यवसाय होइकर वर्म के उपदेशक बन जाते हैं। ऐसा पता लगता है कि बहत दिनों का एकान्तवास और प्राकृतिक उधल-प्रथल नाविक के इंड्य में एक तरह की दीनता भर देती है जो एकाएक घामिक करलास में फूट पवती है। पूर्ण के बारे में भी नहीं बात कही जा सकती है। बुद्ध के साथ पूर्ण के वार्तालाप से यह पता लगता है कि रुपावटों के होते हुए भी वह अपना काम करने पर कमर कसे इए था। जब बुद्ध ने उससे कार्यचेत्र के बारे में पूछा ती पूर्ण ने श्रोखापरान्त अथवा वर्मा का नाम लिया। बुद्ध ने वहाँ के लोगों के कर स्वमाव की श्रोर इशारा किया, लेकिन यह बात भी पूर्ण की वहाँ जाने से न रोक सकी।

१ मेमोरियल सिलर्वी बेबी, ए॰ १३७ से

ऐसा लगता है कि पूर्ण की अलीकिक शक्ति से प्रभावित होकर अमुद्र के ब्लागारी उसे अमुद्र का सन्त मानने लगे थे। इस बात का पता हमें पूर्ण के भाई की बाता से लगता है। पूर्ण की सजाह न मान कर भी उसने रक्तवन्द्रन की तलाश में समुद्रयात्रा को। तिमोर में सबसे अब्बा चन्द्रन होता था। वहाँ पहुँचकर उसने चन्द्रन के बहुत-से पेड़ काट डाले जिससे कृद्ध होकर वहाँ के यस ने एक त्यान खड़ा कर दिया जिसमें पूर्ण के भाई की जान जाते-जाते बची। पर पूर्ण का स्मरण करते ही त्रकान कक गया और पूर्ण का माई अपने साथियों-पहित कुराल-पूर्व के अपने पर लीड आया।

उप्युक्ति घटना का निजया अर्जटा की दूसरे नम्बर की लेग के एक भितिनित्र में हुआ है। (आ॰ १५) इस निज में पूर्ण के जीवन की कई घटनाओं का—जैंसे, उसकी बुद्ध के साव मेंट और बीद-धर्म में प्रवेश का—निजया हुआ है। लेकिन इस निज में जिस करतेजनीय घटना का निजया है वह है पूर्ण के बड़े भाई भविल की नगरन की लोज में समुद्रयाता। समुद्र में मद्धतियाँ और दो मस्द्रवातिशियाँ दिखताई गई हैं। जहाज मजबूत और वहा बना हुआ है और उसमें रखे हुए बारह घड़े इस बात की सुचित करते हैं कि जहाज लम्बी बाता पर जानेवाता था। यलाही और पिदाको, दोनों पर बातक बने हुए हैं। बाँड के पास नियमिक के बैठने का स्वान है। पिदाकों में एक जीवडे में लगा हुआ स्तम्भ शायद एक जिवपाल यहन करता था।

जैवा हम ऊपर कह काये हैं, स्वते अपदा चन्दन मलय-एशिया से भारत को बाता मा। एक जगह इस बात का करतें व हैं कि एक समुदी व्यापारी ने बीद-साहित्य में प्रशिद्ध विशाबा स्वारमाता के पास चन्दन की लक्षी की गड़ी (चन्दन गर्डीरक) मेजी। चन्दन के सूल और अप्रभाग की जॉन करने की ठानी गई। उसके लिए विशाखा ने एक मायूली-सा प्रयोग बतलाया। चन्दन का कुन्दा पानी में भिगो देने से जब तो पानो में बैठ जाती बी और विश् तैरने लगता था। यह चन्दन हमें अरबों के ऊदवकी की गाद दिलाता है।

वह मोशीर्ष चन्द्रन, जिन्नसे पूर्ण ने बहुत धन पैदा किया, एक तरह का पीला चन्द्रन होता या जिसे इन्त-अत्त-वैतार (१९६७-१२४८) मकानिरी कहता है। मताया में भी बहुत खन्ड्री किस्म का चन्द्रन होता था। सलाहत (जादा का एक भाग), तिमोर और बन्दाद्वीप के चन्द्रम भी बहुत खन्ड्रे होते थे। उपर्युक्त मकानिरी चन्द्रन मकानार, यानी, केलिबीज में होनेनाला चन्द्रन थाउँ।

छंस्कृत-बीद-शाहित्व से पता लगता है कि समुद्रयात्रा में अनेक भय थे। उन अवाँ से जस्त होकर घर थी जियाँ व्यापारियों को ममुद्र-वात्रा के लिए मना करती थी, लेकिन ने अवर जाने से न भानते थे तो कियाँ उनके कुशल-पूर्वक लौटने के लिए देवताओं की मन्ततें मानती थीं। अवदानशतक में कहा गया है कि राजधह में एक छमुदी व्यापारी की ली ने इस बात की मजत मानी कि उसके पति के अशत-पूर्वक लीट आने पर वह नारायण को सोने का एक चक्र मेंट करेगी। अपने पति के लीट आने पर उसने वहीं धूमपाम से मानता उतारी।

१ बाजदानी, बजंता, भा० २, ए० ४१ से, प्रंट ४२

२ गिनगिट मैनस्किप्दस, भार ३, २, ए० ६४

इ जे० ए०, १६१८, जनवरी-करवरी, ए० १०० से

ष अवदानशतक १, ए० १२६

समुदयात्रा की कठिनाइयों को देखते हुए भारतीय व्यापारी अपनी क्षियों की बाहर नहीं ले जाते थे, पर कभी-कभी वे ऐसा कर भी लेते थे। दिव्यावदान में कहा गया है कि अपने पति के साथ समुदयात्रा करती हुई एक की को जहाज पर ही बचा पैदा हुआ और समुद में पैदा होने से उसका नाम समुद रख दिया गया।

उस युग में भी भारतीय जहाजों की बनावर बहुत मजबूत नहीं होती थी, इसिलए अपनी यात्रा में वे बहुआ टूट-कूट जाते थे। शार्क, देवमान, तिमि, तिमिगल, शिशुमार और कुम्भीर के बक्तें को वे सह नहीं सकते थे। कें वो लहरों (आवर्त) से भी जहाज ह्व जाते थे। समुद्र के अन्तर्जलगत पर्वत आवातमय उन्हें तोइ-फोड देते थे। जलडाक नीते कपड़े पहनकर समुद्र में अपने शिकार को तलाश में बरावर धूमा करते थे। दीपों में बसनेवाले जंगली भी यात्रियों पर आक्रमण करके उन्हें लूट लेते थे। लोगों का विश्वास था कि समुद्र के बड़े-बड़े साँप जहाजों पर धावा कर देते हैं।

जहाज टूटने के बार िवाय अपने इष्टदेव की प्रार्थना करने के और दूसरा कोई क्पाय नहीं रह जाता था। महाक्स्तु के अनुकार, इक्ते हुए जहाज के यात्री घड़ों, तस्तों और तुम्बीं (अलाखुकेंग्री) के सहारे अपनी जान बचाने की कोशिश करते थे।

संस्कृत-बीद-साहित्य से भारतीय जहाजरानी के सम्बन्ध में और भी होटी-मोटी बातें मिलती हैं। हमें पता लगता है कि जहाज लंगर डालने के बाद एक खूँदे ( वेजपारा ) है से बीध दिया जाता था। लंगर जहाज को खुक्य समुद्र में सीधा रखता या और गहरे समुद्र में उसे हिलने से रोकता था । जहाँ तक में जानता हैं, समुद्री नक्शे अथवा लॉगबुक का सबसे पहला कल्लेख यहत्कथारलोक-संबह में हुआ है । मनोहर ने अपनी समुद्रयात्रा में श्वीगतान पर्यंत और श्रीक जनगर की मीगोलिक स्थिति का पता लगा कर उसे एक नक्शे अथवा बही पर लिख लिया ( सहसागरिहेगदेश स्पष्ट संपुटकेऽलिखन )।

निर्यामकों और नाविकों की अपनी-अपनी श्री एवाँ होती थीं। आर्यसूर ने सोपारा के निर्यामकों के चीधरी सुपारनहमार को शिचा का विस्तृत वर्णन किया है। एक दुराल संचालक (सार्थिः) की हैिस्यत से वह बहुत थोड़े समय में ही अपना सबक सील लेता था। नज़त्रों की गति-विधि का ज्ञान होने से उसे कभी भी दिराज़म नहीं होता था। फलित-प्योतिष के ज्ञान से उसे आनेवाली विपत्तियों का भी ज्ञान हो जाता था। उसे अच्छे और ज़राव मीसम का तुरस्त भास हो जाता था। उसने महातियों, पानी के रंगों, किनारों की बनावटों, पित्त्वों, पर्वतों इत्यादि की लोज-बीन से समुदों का अध्ययन किया था। जहाज चलाते समय यह कभी भी नहीं सोता था। गरमों, जाहा और वरसात में वह समान भाव से अपने जहाज को आगे-पींछे (आहरणापहरस्य) ते जाता था और इस तरह अपने जहाज के आत्रियों को सुसल-पूर्वक

१ दिल्याबदान, २६, ३७३

र दिखावदान, पु॰ ५०२

<sup>4</sup> महावस्तु, ३, ए० ६८

४ दिल्यावदान, पृ० ११२

र मिलिन्द् प्रश्न, पृ० ३०७

६ वृहत्कथा-श्लोक संग्रह, १३, १००

गन्तन्य स्थान को पहुँचा देता था। मिलिन्श्मश्न में एक जगह कहा गया है कि निर्यानक को अपने यन्त्र का वहा स्थात रहता था। वह उसे दूसरों के हुने के भय से मुहरवन्द करके रखता था। यहाँ यह कहना कठिन है कि बन्ध से पतवार का मतलब है या उत्तुवनुमें का। जैसा हमें पता है, उत्तुवनुमें का थाविष्कार तो शावद चीनियों ने बहुत बाद में किया।

समुद्रपात्रा की सकतता जहात्र के नारिकों की जुस्ती पर बहुत-कुब निर्मर होती थी।
मिजिन्दतरन से हमें पता लगता है कि भारतीय खलासियों (कम्मकर) को अपनी जवाब-देही का पूरा ज्ञान होता था। भारतीय नातिक प्रायः सीचता था—''तें नौकर (मृत्य) हैं और जहात्र पर चेतन के तिए नौकरी करता है। इसी जहात्र की वजह से मुक्ते खाना और कपड़ा मिलता है। सुके सुन्त नहीं होना चाहिए, जुस्ती के साथ मुक्ते जहात्र चलाना चाहिए।'' लगता है कि उस युग में जहात्र और नाय चलानेवाले क्यू तरह के नाविक होते थे। 'आहार' नाम के नाविक जहात्र को कितारे पर ले जाते थे। खलासियों को नाविक कहते थे। निरंशों पर नाव चलानेवाले माम के प्रायक्त के कितारे पर ले जाते थे। खलासियों को नाविक कहते थे। निरंशों पर नाव चलानेवाले माम के प्रायक्त का कितारे पर ले जाते थे। पतवार चलाने का काम कर्णवारों के सुप्रदें होता थां।

जैवा हम एक जगह देन आये हैं, लाजसागर और फारव की बाड़ी के जहाजरानों में उतनी ही भुवीवतें भी जितनी पहते। आर्मपुर ने जातकभाता में के सुपारमजातक में जातक में उतनी ही भुवीवतें भी जितनी पहते। आर्मपुर ने जातकभाता में के सुपारमजातक में जातक में उतने कि सुपारकजातक (न ४६१) का एक नवीन काव्यमय रूप दिया है। इस जातक में उतने निर्यामक का नाम सुपारम, यानी, 'जहाजरानों में कुराल' रखा है। जैवा हम उत्पर देख आये हैं, सुपारम एक कुशत निर्यामक था और निर्यामक सूत्र में उपने पूरी शिक्षा पाई थी। आर्य-सुर ने कल्पना की है कि सीपारा के बन्दर का नामकरण भी उसी के नाम से हुआ था। समुद्र के व्यापारी (संयाधिक) उशत-पूर्वक याना करने के उद्देश से उधकी सुशामर करते थे। एक समय सुवर्णमूमि के व्यापारियों ने अपने जहाज की चलाने के लिए (बाहनारोहस्थार्थ) उससे प्रार्थना की, पर उसने, एदावस्था के कारण आंखें कमजोर पड़ जाने से, उनकी प्रार्थना अस्वीकार कर दी। पर व्यापारी कब माननेवाले थे। सुपारम ने अपने भले स्वभाव के कारण सुद्रामें की कमजोरियों के होते हुए भी उनकी प्रार्थना स्वीकार कर ली।

जहाज कुछ दिनों में महितियों से भरे सागर में पहुँच गया। खुन्य समुद्द के बेत से फेनिल लहरों पर रंगीन धारियों पह रही थां तथा सूर्य की रोशनी में नीला समुद्र मानी धाकाश हु रहा था। किनारे का कोई निशान नहीं था। सूर्योस्त के बाद मीसम खीर भी भयंकर हो गया; लहरें फेनिल हो गई, हवा गरजने लगी, और उछलते हुए पानी ने समुद्र को धीर भी भीषण बना दिना। हवा से लुन्य समुद्र में भैंबर पढ़ने लगे और ऐसा पता लगने लगा कि प्रलय नजदीक है। धीरे-थीरे बादलों के पीछे सूर्य खस्त हो गया और बारों और खेंबरा खा गया। समुद्र से इवर-द्रशर केंद्य जाकर, मानो भय से जहाज काँप रहा था। ऐसे समय, यात्री बहुत पबराये और अपने इष्टदेवताओं का स्मरण करने लगे।

<sup>1</sup> मिलिन्द्परन, ए० ३०२

२ वही, पृत्र २०६

३. धवदानशतक, १, २०१

४ जातकमासा, पु॰ ८८ से

इस तरह जहाज कई दिनों तक समुद्र में लढ़कता रहा: पर बाजियों की किनारे का पता न चला। कोई ऐते लचाए भी नहीं दिखताई दिये जिनसे वे वह समुद्र की पहचान कर सकें। नये लक्षणों को देवकर व्यापारी बहत चिन्तित हए। उन्हें धीरण वैधाने के लिए सुपारम ने कहा -- 'ये तुकान के लच्चण हैं। विपत्ति से पार पाने का रास्ता न होने पर क्लैब्य होडिए। कर्तव्यनिरत मनुष्य हँसकर तकलीकों को उदा देते हैं।" सपारय के उत्पाहबद्ध क शब्द काम कर गये और वे अपनी धवराहट भूनकर समुद्र की छोर देवने लगे। उनमें से कुछ ने स्थी-मरस्य देते. पर वे यह निश्चित न कर एके कि वे लियाँ थीं श्रथवा किसी तरह की मछलियों। उनके सन्देह दूर करने के लिए सुपारत ने उन्हें बताया कि वे सरमाली समझ को मजलियाँ थीं। अश्वारियों ने अथने जहाज का सहता बदल देना चाहा, पर लहरों की चपेट में पड़कर जहाज एक फेनिल समुद्र में पहुँच गया जिसका नाम सुपारंग ने दक्षिमाल बतलाया । इसके बाद वे अधिनमाल समुद्र में पहुँचे जिसका पानी योगारों की तरह लाल था। यहाँ भी जहाज रोका नहीं जा सका और वह बहते-बहते कमशः जयभाल धौर नलमाल समुद्रों में पहुँचा। यहाँ जब निर्यामक ने यात्रियों की बतलाया कि वे प्रध्वी के ग्रस्त में पहुँच गये हैं तो वे भवभीत हो गये । समुद्र में शोर के कारण का पता लगने पर सुपारंग ने उन्हें बताया कि वह शोर ज्वालामुक्षी पर्यंत का था। अपना अन्त आवा जानकर कुछ व्यापारी रोने लुगे. बुख इन्द्र, आदित्व, स्द्र, मध्त, वसु, रामुद्र इत्यादि देवताओं का आवाहन करने लगे और कक्ष सावारण देवी-देवताओं की याद करने लगे। पर सपारंग ने उन्हें सानस्वना ही और उसकी प्रार्थना से जहाज ज्वालामुखी पर्वत के मुख के पात जाकर फिर आया। बाद में सपारग ने उनसे यहाँ की रंत और पत्थर जहाज में भर लेने की कहा। वापस लौडकर व्यापारियों की पता लगा कि वे रेत-परवर नहीं : बर्लिक सीना चौंदी और रहन थे।

सुपारगजातक में व्यतिश्वोक्ति का पुत्र होते हुए भी यह निश्चित है कि इस कहानी का व्याचार फारस की साबी, जातसागर और भूमध्यसागर की बावाएँ थीं।

दिव्यावदान में और कई अमुस्याता-सम्बन्धी कहानियाँ हैं जिनसे पता लगता है कि फायदे और सैर के लिए किस तरह लोग बाजाएँ करते थे।

कोरिकर्ण की याता। में कड़ा गया है कि एक बार उसने अपने पिता से मात के साथ समुद्रयात्रा के लिए आजा माँगी। उसके पिता ने मुनादी करा दी कि उसके पुत्र के साथ जाने- व ले व्यापारियों को कोई मानूत नहीं देना होगा। कोरिकर्ण ने बन्दरगाह तक जाने के लिए होशियार खट्यर चुने। चउते समय उसके पिता ने उसे उपदेश दिया कि बह सार्थ के बाग कभी न चले; क्योंकि उसमें लुउने का मय रहता है। सार्थ के पीछे चलना इसलिए ठीक नहीं कि अककर साथ दूट जाने का भय बना रहता है। इसलिए सार्थ के बीच में चलना ही ठीक है। उसके पिता ने दासक और पातक नामक दो दासों को कोरिकर्ण के साथ बराबर रहने का आदेश दिया। कोरिकर्ण घामिक इस्त्य करने के बाद अपनी माता के पास आज्ञा के लिए पहुँचा। माता ने बेमन से आज्ञा दी। इसके बाद कोरिकर्ण ने उमुद्र यात्रा में जानेवाला माल बैलगाडियों मोरियों, बैली और खच्चरों पर तथा पेटियों में लादा और यात्रा करते हुए बन्दरगाह पर पहुँच गया। वहाँ से वह एक मजबूत जहाज लेकर रत्नद्वीप (सिंहल) पहुँचा। वहाँ रत्नों रहनें

१ दिस्यावदान, पृ॰ ४ से

की खूब याच्यी तरह से परी हा करके बन्हें सरीहकर जहाज पर लाया। काम समाप्त होने के बाद अनुकूल हवा के उहारे वह भारत पहुँचा। समुद्र के किनार उसका कारतों विश्राम करने लगा और कोटिकर्या उसे होड़ कर आय-व्यय का लेखा-जीवा करने लगा। इन्ह देर के बाद उसने दासक को कारतों का हालचाल जानने के लिए भेजा। दासक ने सबको सोते देवा और खुद भी सो गया। दासक के बापस न लौटने पर कोडिकर्या ने पातक को भेजा। पालक ने जाकर देवा कि कारतों जद रहा है, और यह सीचकर कि दासक लौट गया होगा, वह स्वयं उस काम में जुड़ गया। माल जाइकर कारतों ने कृत कर दिया। संवेरे कारतों को पता लगा कि कोडिकर्या गायब है, लेकिन तथतक वह इतनी दूर वढ़ जुका था कि उसके लिए बापस लौडना सम्भव नहीं था।

सबेरे जब कीटिकर्ण जागा तो उसने देखा कि सार्थ आगे बढ़ चुका है। गरहों की गाड़ी पर चड़कर उसने कारवाँ का पीड़ा करना चाहा; पर अभाग्यवश उसके निशान उस समय तक बाद से उक चुके थे। पर गरहें आने पय-ज्ञान के बत से आगे बड़े। कोडिकर्ण ने उनकी धीमो चाल से कीचित होकर उन्हें चाड़क लगाई जिससे दे एक दूसरें ही रास्ते पर चल निकले। कोटिकर्ण को बाद में पानी के अभाव से गरहों को छोड़ देना पड़ा। इसके बाद कहानी का अलीकिक छंश आता है और हमें पता लगटा है कि किस तरह कोटिकर्ण अपने घर पहुँचा।

हम ऊपर पूर्ण के बहे भाई की उग्रद्रवात्रा की श्रोर हशारा कर चुके हैं। उसका जहाज अनुकृत हवा के साथ जरत के जंगल में पहुँचा और वहाँ व्यापारियों ने अच्छि-मे-श्रद्धे चन्द्रन के इन्त्र काट हाते। अपने जंगल को कहा देखकर महेरवर यह ने महाक्रातिकाल चना दिया और व्यापारी अपने आणों के डर से शिव, वहण, कुतर, शक, प्रका, असुर, उरग, महोरग, यन्न श्रीर दानवेन्द्र की आर्थना करने लगे। उसी समय पूर्ण ने अपनी अलीकिक शक्ति से उनकी रहा की।

समुद्र में देवमाथ का भी कभी बड़ा डर रहता था। एक समय पाँच सी ब्यावारी एक जड़ाज लेकर समुद्रयात्रा पर चले। समुद्र देवकर वे बहुत अवरावे और नियामक से समुद्र के कालेपन का कारण पूछा। निर्यामक ने कहा—"जम्बुद्रीय के वाधियो। समुद्र तो मोती, नै र्यं, संख, मूँ गा, चाँ री, सोना, अभीक, जमुनिया, लोहितांक और दिज्ञणाक्त शंबों का पर है। पर इन रत्नों के वे ही अधिकारी हैं जिन्होंने अपने माता-विता, पुत-पुत्री, दाल तथा जानों में काम करनेवाले मजदूरों के प्रति अच्छा व्यवहार किया है और अमण तथा बाहाणों को दान दिया है। वे जहाज पर वे हो लोग वे जिन्हों माल पदा करने की तो इच्हा थी, पर वे कियी तरह का जतरा जठाने की तैयार नहीं थे। निर्यामक ने जहाज पर भीड़ होने की शिकायत की, पर व्यापारियों की यह नहीं सुक्षा कि किय ज्याय से वह भीड़ कैंद्र जाता। बहुत सोचने-विचारने के बाद व्यापारियों ने निर्यामक से कहा कि वह भीड़ से समुद्र की तकलीकों की कथा कहें। निर्यामक ने भीड़ को सम्बोधन करके कहा—"अरे जम्बुद्रीय के निवासियों! समुद्र में अने क अनजाने भय हैं। वहाँ तिमि और तिमियल नाम के बड़े देवमाव रहते हैं और वा कड़ुए भी दिखताई देते हैं। जहाँ तुकानों तिमि और तिमियल नाम के बड़े देवमाव रहते हैं और वा कड़ुए भी दिखताई देते हैं। जहाँ तुकानों ( कालिकाबत )। कहाज कभी-कभी दूर तक बने जाते हैं और कभी-कभी किनारे गिर पबते हैं ( स्थलडत्सीदन )। जहाज कभी-कभी दूर तक वने जाते हैं और कभी-कभी पानो के नीचे द्वियो चहानों से उकराकर चूर-चूर हो जाते हैं। यहाँ तुकानों ( कालिकाबत )

१ दिव्यावदान, प्र० ४०-४१

का भी भय रहता है। उमुद्दी डाकू नीले कपड़े पहनकर जहाजों को लृटते रहते हैं। इसलिए तुममें से जो अपनी जान देने को तैयार हैं और अपना माल-मता लड़कों को सौंप चुके हैं वे ही इस यात्रा पर चलने की सोचें। संसार में वीर कम हैं, डरपोक बहुत हैं।" निर्यामक की यह दिल दहलाने वाता सुनकर भीड़ डिसक गई। जहाजियों ने वेत्र काट दिया और पालें खोत दीं। निर्यामक द्वारा संचालित (महाकर्याधारसम्बेरितं) उस नाव ने अतुकूल वायु से रफ्तार पकड़ ली और धीरे-धीरे वह रत्नद्वीप ५हुँच गई।

सिंहल में जहाज के पहुँचने पर कर्णधार ने व्यापारियों से कह!-- "इस द्वीप में ऐसी काँचमिश्याँ मिलती हैं जो देवने में बिल्कुल अधली रत्नों की तरह मातुम पड़ती हैं। इसलिए तुम लोगों को रत्न खरीरने के तिए उनकी पूरी जाँच-पहतात करनी चाहिए; नहीं तो घर लौटने पर केवल तम अपने भाग्य ही को कोओंगे। इस द्वीप में कींच-कुमारिकाएँ रहती हैं जो आदिभयों की पकड़क चन्हें खा पीटती हैं। यहाँ ऐसे नशीते फल भी होते हैं जिन्हें खाने से सात दिन तक आदमी सोता रहता है। यहाँ की प्रतिकृत हवा जहाज की अपने रास्ते से हटा देती है।" इस तरह खबरदार किये जाने के बाद व्यापारियों ने खूब परखकर सच्चे रत्न खरीदे और कुछ दिनों के बाद अनुकृत हवा में अपना जहाज भारत के लिए खोल दिया। रास्ते में उन्हें बहुत बड़े-बड़े मच्छ मिले तथा बड़ी मछिलियाँ छोटी मछिलियों को खाती हुई दिखाई दीं। व्यापारियों ने एक देवमास ( तिमिंगल ) को तैरते हुए देखा। उसके बदन का तिहाई भाग पानी के ऊपर चठा हुआ था। उसने जैसे ही अपने जबड़े खोले, उमुद्र का पानी उरुके मुख से हरहरा कर निकलने लगा। पानी के जोर से कछुए, जल-अश्व ( वल्लभक ), सूँस और दूसरे बहुत किस्म की मछलियाँ उसके मैंह में घुसकर पेट के अन्दर पहुँच गईं। उसे देखकर व्यापारियों ने सोचा कि प्रलय नजदीक है। उन्हें इस घवराहट में पड़ा हुआ देखकर कर्याबार ने उनसे कहा — 'तुम सबने पहले ही समुद्र में तिर्मिगल-भय के बारे में सुन लिया था, वहीं भय उपस्थित हो गया है। पानी से निकलती हुई एक चट्टान-सी जो तुम्हें दिखाई देती है यह तिमिंगल का बिर है और जो भाग तुम्हें माणिकों की कतार-मा दिखलाई देता है वह उसके खोठ हैं, जबड़ों के भीतर सफेद रेखा उसके दाँत हैं खीर जलते हुए गोले उसकी खाँखें हैं ; अब हमें खासन मृत्यु से कोई नहीं बचा सकता। अब तुम सब मिलकर अपने इब्देदताओं की प्रार्थना करो।" व्यापारियों ने वही किया: किन्तु उसका की असर नहीं हुआ ; पर जैसे ही बुद्ध की प्रार्थना की गई वैसे ही तिमिंगल ने अपना मुँह बन्द कर लिया । इस तरह व्यापारियों की जान बच गई ।2

उपर्युक्त कहानियों में हम यथार्थ शद श्रीर श्रलों किकता का एक विचित्र सिम्मश्रण देवते हैं श्रीर कुछ हद तक यह ठीक भी हैं; क्यों कि इन कथाश्रों का उद्देश्य बौदों की धर्मभावना को बढ़ाना था। उस प्राचीन काल में, श्राज की तरह, विज्ञान नहीं था। इसलिए, जब मनुष्य के सामने विपत्तियाँ श्राती थीं तब वे उनके प्राकृतिक कारणों को जाने बिना ही उनके श्रलों किक कारणों को खोज करने लगते थे। पर इतना सब होते हुए भी संस्कृत-साहित्य की समुद्री कहानियाँ वास्तिविक घटनाश्रों पर श्राश्रित थीं। हमें इस बात का पता है कि ये समुद्री व्यापारी श्रानेक कष्टों को सहते हुए भी विदेशयात्रा से कभी विमुख नहीं हुए। उनके छोटे छोटे जहाज तुफान में पड़कर

१ वही, पृ० २२१-२३०

२ वही, पु० २३१-२३२

हुव जाते थे। ऐथी घटनाओं में अधिकतर यात्री तो जान को बैठते थे और जो भोड़े बहुत-वचते थे वे हीपों पर जा लगते थे जहाँ से उनका उद्धार आने-जानेवाले जहाज ही करते थे। समुद्र के अन्दर पथरीती चहानों तथा जल-हाकुओं का भी जहाजियों को सामना करना पवता था। इन यात्राओं की सफलता कर्णधार या निर्यामक की कार्य उराजता पर निर्मार होती थी। ये निर्यामक मैंजे हुए नाविक होते थे और उन्हें अपने काम का पूरा ज्ञान होता था। उन्हें समुद्र की महलियों और तरह-तरह की हवाओं का भी पूरा ज्ञान होता था; समय पर वे व्यापारियों को भी सलाह देते थे।

संस्कृत-बीद-साहित्य में हमें उस काल की श्रीधियों के सम्बन्ध में भी कुछ जानकारी निलतों है। बुद्ध के समय से इस समय की श्रीधियों काकी सुगठित हो लुकी थीं और उनका देश के खार्थिक जीवन में अपना स्थान बन लुका था। ये श्रीधियों अपने कानून भी बना सकती थीं;

पर ऐसे नियमों की पावरश के लिए यह आवश्यक था कि वे धर्वसम्मत हों।

इन नियमों की लेकर कमी-कभी सुकरमें भी चल जाते थे। " इस सुपारा के प्रसिद्ध व्यापारी पूर्ण की कहानी ऊपर पद चुके हैं। एक तमय उत्तने समुद्र-पार से पाँच शी ब्यापारियों के आने का समाचार पाया। पूर्ण ने जाकर उनके माल (द्रव्य) के बारे में उनसे पूछा और उन लोगों ने उसे माल और उसको कीमत बता दी। माल के दाम, आठ लाश मुहरों के बयाने ( अवहंग ) में पूर्ण ने उन्हें तीन लाल मुद्दरें हीं और यह शत कर ली कि बाकी दाम वह माल उठाने के दिन जुका देगा। सीदा तै हो जाने पर पूर्ण ने माल पर अपनी मुहर लगा दी ( स्वमुदालिच म् ) और चता गया । इसरे व्यापारियों ने भी माल झाने का समाचार सुना और बन्होंने दलालों (अवचारकाः पुरुषाः ) को बाल की किस्म और दाम पुल्लने के लिए भेजा। दलालों ने दाम सुनकर माल का दाम कम कराने के स्थाल से व्यापारियों से कहा कि उनके कोठे (कोष्ठ-कोष्टागाराणि ) भरं हैं। पर, उनके आश्चर्य का ठिकाना न रहा, जब उन्होंने सुना कि, चाहें उनके कोठे भरे हों या न हों, उनका मात पूर्ण वरीद चुका था। कुछ कहा-मुनी के बाद, जिसमें विकेताओं ने सरोदारों से कहा कि जितना पूर्ण ने बयाने की रकम दो यी उतनी रकम तो वे लोग पूरे माल के लिए भी नहीं दे सकते थे, दलाल पूर्ण के पास पहुँचे और उसपर डाकेजनी का अभियोग लगाकर उसे बतलाया कि थेगी ने कुछ नियम बनाये थे (कियाकारा: कृत: ) जिनके अनुसार श्रेणी का कोई एक सदस्य माल सरीदने का अधिकारी नहीं हो सकता था, उस माल की सारी थें गी ही खरोद सकती थी। पूर्ण ने इस नियम के विरुद्ध खापति उठाई, क्योंकि यह नियम स्वीकृत करते समय वह अथवा उसके भाई नहीं बुताये गये थे। उसके नियम न मानने पर थे खी ने उसपर साठ कार्यापण जुर्माना किया। सुकदमा राजा के पास गया और पूर्ण वहाँ से जीत गया।

कुछ दिनों के बाद राजा की उन वस्तुओं की धावश्यकता पहा जिन्हें पूर्ण ने खरीदा था। राजा ने घोणी के सदस्यों से उन्हें भेजने की कहा पर वे ऐसा न कर सके; क्योंकि माल उनके प्रतिद्वन्द्वी पूर्ण के अधिकार में था। उन्होंने राजा से प्रार्थना की कि वे पूर्ण से माल ले लें। पर राजा ने ऐसा करने से इन्कार कर दिया। कब मार्कर महाजनों ने पूर्ण के पास अपना आदमी भेजा; पर उसने माल बेचने से इन्कार कर दिया। इस आकत से अपना खुटकारा न देखकर

र वही, पुर ३२-३३

महाजनों का एक प्रतिनिधि-मंडल पूर्ण से मिला। उसने पूर्ण से दाम के दाम पर माल खरी हन। चाहा; पर पूर्ण ने उनसे दूना दाम वसुल करके ही छोड़ा।

उत्पर की कहानी से पता लगता है कि जिस समय यह कहानी तिखी गई, उस समय तक श्रे शियाँ काफी विकसित हो गई थीं। ऐसा माजूम पहता है कि महाजनों की श्रेशी सामूहिक रूप से सीदा खरीहती थी; श्रे शियाँ अपने नियम बना सकती थीं, लेकिन इसके लिए यह आवश्यक था कि नियम स्वीकार करने में श्रेशी के सब सदस्य एकमत हों।

समुद्री व्यापार में भी कभी-कभी विचित्र तरह के मुकद्में सामने द्याते थे। वृहत् म्था-रुलोक-संप्रह (१।४।२९-२६) में कहा गया है कि एक समय उर्यन जब द्यपने दरबार में द्याये तो दो व्यापारियों ने उन्हें द्यपनी कहानी सुनाई। व्यापारियों के पिता ने समुद्रयात्रा में द्यानी जान को दी थी। बड़े भाई की भी वही दशा हुई। इसके बाद उनके भाई की स्त्री ने सारी जायदाद पर द्यपना द्यथिकार कर लिया। व्यापारियों ने राजा के पास माल के बँटवारे की दर्बास्त दी। राजा ने उनकी भाभी को बुलवाया। उनकी भाभी ने कहा, "यद्यपि मेरे पित का जहाज इब गया, तथापि यह बात पूर्णतः सिद्ध नहीं हो सकी है कि मेरा पित मर हो गया है। इस बात की सम्भावना है कि दूसरे सांयात्रिकों को तरह वह भी लौट द्यावे। इसके द्यतिरक्त में गर्भाती हूँ द्यौर सुक्ते सन्तान होने की सम्भावना है। इन्हीं कारणों से मेन अपने देवरों को सम्पत्ति नहीं दी। राजा ने उसकी बात मान ली।"

इसे तत्कालीन साहित्य से यह भी ज्ञात होता हैं कि श्रे णियों का राजा के ऊपर काफी प्रभाव होता था। नगरसेठ, जो राज्य का मुख्य महाजन होता था, राजा के सताहकारों में होता था और समय पड़ने पर वह धन से भी राज्य की मदद करता था। अब प्रश्न यह उठता है कि उस युग में कितनी तरह की श्रेणियाँ थीं। इस सम्बन्ध में हमें बहुत नहीं पता लगता, फिर भी महावस्तु से हमें इस सम्बन्ध में कुछ थोड़ा-बहुत विवस्ण मिलता है। लगता है, नगरों में कुशत कारीगरों का विशेष स्थान था। जो सबसे अच्छे कारीगर होते चे उन्हें महत्तर कहा जाता था। मालाकार महत्तर गजरे (कर्ठगुणनि), गन्यमुकुट श्रीर तरह-तरह की, राजा के उपमोग-योग्य मालाएँ बनाता था। कुम्भकार महत्तर तरह-तरह के मिट्टी के वर्तन बनाता था। वर्धकी महत्तर तरह-तरह की कुर्धियाँ, मंच-पीठ बनाने में चतुर था। धोवियों का चौबरी अपने फन में सानी नहीं रखता था। रँगरेज महत्तर अच्छी-से-अच्छी रैंगाई करता था। ठठेरों का सरहार स्रोते-चाँदी के और रत्न बनित वर्तन बनाता था। सुदर्शकार महत्तर सोने के गहने बनाता था। वह अपने गहनों की िताई, पालिश इत्यादि कामों में बड़ा प्रवीख होता था। मिणिकार महत्तर को जवाहिरातों का बड़ा ज्ञान होता था श्रीर वह मोती, वैह्र्य, शंख, म्रॅंगा, स्फटिक, लोहितांक, यशव इत्यादि का पारखी होता था। शंखवलयकार महत्तर, शंब श्रीर हाथी शुँत की कारी गरी में उस्ताद होत या। शंब और हाथी शेंत से वह सूँ टियाँ, अंजनशत्ताका, पेटियाँ, मृंगार, कहे, चूड़ियाँ और दूसरे गहने बनाता था। यंत्रकार महत्तर खराद पर चढ़ाकर तरह-तरह के बिलौने, पंखे, कुर्सियाँ, मतियाँ इत्यादि बनाता था । तरह-तरह के फूलों, फलों श्रीर पित्रयों की भी वह ठीक-ठीक नकल कर लेता था। बेंत विननेवाला महत्तर तरह-तरह के पंखे, छाते, टोकरियाँ, मंच, पेटियाँ इत्यादि बनाता था।

१ महावस्तु, भा० २, पृ० ४६३ से ४७७

महावस्तु में कपितवस्तु की श्रीणियों का उल्लेख है; साधारण श्रीणियों में सीविणिक ( हैरिएयक ), नाहर वेचनेवाले (प्रावारिक ), संबका काम करनेवाले ( सांखिक ), हाथी-दाँत का काम करनेवाले ( दन्तकार ), मनियारे ( मणिकार ), पश्यर का काम करनेवाले (प्रास्तरिक ), गन्त्री, रेसमी और ऊनी कपदेवाले ( कोशाविक ), तेली, वी वेचनेवाले (प्रावुश्विक ), गुरू वेचनेवाले (गीडिक ), पान वेचनेवाले (वारिक ), क्याव वेचनेवाले (कार्याधिक ), रही वेचनेवाले ( दियक ), पूरे वेचनेवाले (प्राविक ), खाँड बनानेवाले (खरडकारक ), लड्ड बनानेवाले ( मोइकारक ), कन्दोई ( कएड्डक ), आटा बनानेवाले (समितकारक ), सत्तू बनानेवाले (सम्तुकारक ), कल वेचनेवाले (फलविणिक ), कन्द-मूल वेचनेवाले (मूलवाणिक ), सुगन्धित चूर्ण और तेल वेचनेवाले (चूर्ण इंड-गन्ध-तेलिक ), गुड़ बनानेवाले (गुड़पाचक ), खाँड बनानेवाले (खरडपाचक ), साँड वेचनेवाले, शराब बनानेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले, शराब बनानेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) और शक्कर वेचनेवाले (शर्कर-वाणिक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) और शर्कर वेचनेवाले (ग्रीवुकारक ) थे। वेचनेवाले (ग्रीवुकारक

इन श्रीणियों के अलावा छुड़ ऐसी श्रीणियों होती थीं, जिन्हें महावस्तु में शिल्पायतन कहा गया है। इसमें जरा भी सन्देह नहीं कि इन शिल्पायतनों ने देश की आधिशीतिक संस्कृति के विकास में बहुत हाथ वैदाया होगा और इनके द्वारा बनाई हुई वस्तुएँ देश के बाहर भी गई होंगी और इस तरह भारत और विदेशों का सम्बन्ध और भी दढ़ हुआ होगा। इन शिल्पायतनों में लुहार, ताँवों पीडनेवाले, ठठेरे, पीतल बनानेवाले, राँगे के बारीगर, शीशे का काम करनेवाले तथा खराइ पर चढ़ानेवाले मुख्य थे। मालाकार, गिह्यों मरनेवाले (पुरिमकार) कुम्हार, चर्मकार, कन विननेवाले, बेत विननेवाले, देवता तन्त्र पर विननेवाले, ठाफ कपड़े धीनेवाले, राँगरेज, मुईकार, ताँती, चित्रकार, छोने और चाँदी के गहने बनानेवाले, छम्रों के कारीगर, नाई, छेद करनेवाले, लेप करनेवाले, स्थपित, मुजधार, छएँ खोदनेवाले, लकड़ी-बाँस हत्यादि के व्यापार करनेवाले, नाविक, मुदर्शकीवक इत्यादि प्रसिद्ध थे।

द्धपर हमने तत्कालीन व्यापार और उससे सम्बन्धित अे ियों का धोदा-सा हाल दे दिया है। जैसे-जैसे ईसा की प्रारम्भिक सिद्धों में व्यापार बढ़ता गया, वैसे-बैसे, व्यापार के ठीक से बलने के लिए नियमों की आवश्यकता हुई। इसी के आधार पर सांकेदारी, वादा पूरा न करने तथा माल न देने और अे कि सम्बन्धी नियमों की व्याख्या की गई। जिस तरह काँदिल्य ने अपने अर्थशास्त्र में तत्कालीन व्यापार-सम्बन्धी बहुत से नियम दिये हैं उसी तरह नारदस्स्ति में भी बहुत से व्यापार-सम्बन्धी नियमों का उल्लेख हैं। सम्भव है कि नारदस्स्ति का संकलन तो सुप्त-युग में हुआ, पर उसमें जो नियम हैं वे शायद ईसा की प्रारम्भिक शताब्दियों में नातु रहे हो।

नारदस्यित के अनुसार, भागीदार एक काम में बराबर अथवा पूर्व निश्चित रकम लगाते से 12 फायदा, शुक्रसान और खर्च भागीदारी के हिस्से के अनुपात में बँड जाता था। स्टीर, भोजन, नुक्रसानी, डलवाई तथा कीमती माल की रखवाली का खर्च एकरारनामें के अनुसार निश्चित होता था। प्रत्येक भागीदार की अपनी लापरवाही से अथवा अपने मागीदारों की

१ महाबस्तु, भा॰ ३, ए॰ ११३; ए० ४४२-४४३ २ नारदरसृति, ३। २-७ डस्तु० जे० जॉली, बाक्सफोर्ड, १८८६

विना श्रानुमित के काम करने से हुए घाडे की खुर उठाना पड़ताथा। भागीदारी के माल की इंश्वरकोग, राजकोप, तथा डाकुओं से रच्चा करनेवालों को माल का दसवाँ हिस्सा मिलताथा। किसी भागीदार की मृत्यु पर उसका उत्तराधिकारी भागीदार बन जाता था, पर उत्तराधिकारी न होने से उसके बाकी साभेदार उसके माल के उत्तराधिकारी हो जाते थे।

व्यापारी की ग्रुलकशाता में पहुँचकर अपने माल पर ग्रुलक देना पड़ता था। राज्यकर होने से इसका भरना जहरी होता था। व्यापारी के ग्रुलकशाला जाने पर, नियुक्त समय के बाद माल बेचने पर और माल का ठीक दाम न बताने पर माल-मालिक को माल की कीमत का अठारह गुना दराड में भरना होता था। किसी परिडत ब्राह्मण के घरेलू सामान पर तो ग्रुलक नहीं लगता था; पर व्यापारी माल पर उसेभी ग्रुलक देना होता था। उसी तरह ब्राह्मण की दान में पाई रकम, नटों के साज-सामान और पीठ पर लदे हुए अपने सामान पर भी ग्रुलक नहीं देना पड़ता था।

श्रगर किसी राज्य में यात्री-व्यापारी मर जाता था तो उसका माल उसके उत्तराधिकारियों के लिए दस वर्ष तक रख लिया जाता था। र शायद, इसके बाद राजा का उसपर कव्जा हो जाता था।

जो लोग पूर्व-निश्चित स्थान तक माल पहुँचाने से इन्कार करते थे उन्हें मजदूरी का छुठा भाग दराड में भरना पड़ता था। अगर कोई व्यापारी लद्दू जानवर अथवा गाड़ियाँ तय करके मुकर जाता था तो उसे किराये की रकम का एक चौथाई दराड भरना पड़ता था; पर उन्हें भी आधे रास्ते में छोड़ देने से पूरा किराया भरना पड़ता था। माल ढोने से इन्कार करने पर वाहक को मजदूरी नहीं मिलती थी। चलने के समय आनाकानी करने पर उसे मजदूरी का तिगुना दराड में भरना पड़ता था। वाहक की लापरवाही से माल को नुकसान पहुँचने पर उसे पुक्सानी की रकम भरनी पड़ती थी; पर नुकसान यदि दैवकी। या राजकीप से हुआ हो तब वह हरजाने का हकदार नहीं होता था। 3

मात न लेने-देने पर सजा मिलती थी। खरीदे हुए माल का बाजार-भाव गिर जाने पर प्राहक माल और घाटे की रकम, दोनों का अधिकारी होता था। यह कानुन देशवासियों के तिए ही था, पर विदेश के व्यापारियों को तो वहाँ के माल पर फायदा भी प्राहक को भरना पड़ता था। खरीदे हुए माल की पहुँच न देने पर, आग अथवा चोरी की नुकसानी बेचनेवाले को भरनी पढ़ती थी। अच्छा मात दिलाकर बाद में खराब मात देकर ठगने पर बेचनेवाले को माल का दुना दाम और उतना ही दण्ड भरना पड़ता था। खरीदा माल दूसरे को दे देने पर भी वही दण्ड लगता था। पर यह नियम तभी लागू होता था जब दाम चुकता कर दिया गया हो। दाम चुकता न करने पर बेचनेवाला किसी तरह जिम्मेदार नहीं होता था। व्यापारी लाभ के लिए ही माल खरीदते-बेचते थे। पर उनका फायदा दूसरी तरह के माल के दामों के अनुपात में होता था। इसलिए

१ वही, ३ । १२-१४

र वही, दे। १६-१म

३ वही, ६।६-६

ब्यापारी के लिए यह आवश्यक था कि वह स्थान और समय के अनुसार ठीक दाम रखे। के नारदस्स्थित के अनुसार, राजा नगर और जनपद में अंशियों, प्राों के नियमों की मानता था। राजा उनके नियम, धर्म, हाजिरी तथा जीवन-आपन की विधियों की भी मानता था। के

हिन्दुओं के राज्य में ब्राह्मणों की कुछ लाम हक होसिल थे। ब्राह्मण किना मानूल दिये हुए, सबसे पहले, पार उत्तर सकते थे; उन्हें भागा मान डोने के लिए, घटही नाव का किराया भी नहीं भरना पहला था।

१ वही, दार-१०

र वही, १०१२-३

३ वही, १८१६८

# श्राठवाँ श्रध्याय,

#### द्विश-भारत के यात्री

ईसा के पहले की सिदयों में दिनिए-भारत की पथ-पद्धित और यात्रियों के बारे में हमें अधिक पता नहीं लगता। पर इतना कहा जा सकता है कि तामिलनाड के व्यापारियों का विदेशों से बड़ा सम्बन्ध था और खास कर बाबुल से। दिनिए-भारत के इतिहास का अधिरा ईसा की प्रारम्भिक शतादियों में कुछ दूर हो जाता है। इस साहित्य के समय के बारे में विद्वान एक-मत नहीं हैं; कुछ उसे ईसा को आरम्भिक सिदयों में रखते हैं और कुछ उसे गुप्त-युग तक खींच लाते हैं।

दिल्ल भारत के इस सुवर्णयुग की संस्कृति की कहानी हमें संगमयुग की प्रसिद्ध कथाओं शिलप्पिदिकारम् और मिणिनेखलें तथा और फुटकर किवताओं से मिलती है। हमें इस युग के साहित्य से पता लगता है कि दिल्ल भारत की संस्कृति उत्तर-भारत की संस्कृति से किसी तरह कम न थी। विदेशी व्यापार से दिल्ल में इतना अधिक धन आता था कि लोगों के जीवन का घरातल काफी ऊँचा उठ गया था। इस युग में समुद्री व्यापार खूब चलता था, जिससे दिल्ल भारत के समुद्री तट का सम्बन्ध पश्चिम में सिन्ध तक, और पूर्व में ताम्रलिप्ति तक था। दिल्ल के व्यापारी अपना माल सिंहल, सुवर्णद्वीप और अफिका तक ले जाते थे। रोम के व्यापारी भी बराबर दिल्ली बन्दरगाहों में आते रहते थे और यहाँ से मिर्च और दूसरे मसाले, कपदे तथा कीमती रतन रोम-साम्राज्य में ले जाया करते थे। इसमें सन्देह नहीं कि रोम के व्यापारियों को इस युग में दिल्लिए-भारत के समुद्र-तटों का अच्छा जान हो गया था और इस ज्ञान का तात्कालिक मौगोलिकों ने अच्छा उपयोग किया।

संगमयुग के साहित्य से हमें पता चलता है कि दिख्ण-भारत के मुख्य नगरों में जल श्रौर स्थल से यात्रा करनेवाले बड़े-बड़े सार्थवाह रहते थे। शिलप्परिकारम् के श्रनुसार, पुहार में, जो कावेरीपट्टीनम् का एक दूसरा नाम था, एक उमुद्री सार्थवाह (मानायिकन्) श्रौर एक स्थल का सार्थवाह (माजातुवान्) रहते थे। तामिल-साहित्य से दिख्ण-भारत के पथी पर प्रकाश नहीं पड़ता। इसमें सन्देह नहीं कि पैठन होकर उसका भड़ोच श्रौर उज्जैन से श्रवस्य सम्बन्ध रहा होगा। उज्जैन होकर तामिलनाड के व्यापारी श्रौर यात्री काशी पहुँचते थे। मिण्मिलले में तो काशी के एक ब्राह्मण की श्रपनी पत्नी के साथ कन्याकुमारी की यात्रा का उल्लेख है थ। शिलप्पदिकारम् से पता लगता है कि उत्तर-भारत से माल से लदी हुई गाड़ियाँ

शिलप्यदिकारम्, श्री वी॰ बार॰ रामचंद्र दीचित द्वारा ब्रन्दित, पृ० मम,
 बॉक्सफोड युनिवर्सिटी प्रेस, १६३६

रे. एस॰ कृष्णस्वामी आयंगर, मणिमेखले इन इट्स हिस्टौरिकल सेटिंग, ए॰ १४३, मदास, १६२८

३ शिक्षणदिकारम्, ए० २६८

दिख्य-भारत में बाती भी तथा उस आनेवाते भाग पर मुहर होती भी। राजनायाँ तथा राज्यों की सीमाओं पर व्यापारियों से चुंगी भी बसूज की जाती भी ।

तामिल-साहित्य से हमें दिवाण-भारत के उन बन्दरों के नाम मिलते हैं जिनमें दिदेशों के लिए जहाज खुलते थे। एक जगह इस बात का उल्लेख है कि मदुरा के समुद्रतट से जावा जानेवाले जहाज मिणिपल्तवम्, में जिसकी राजधानी नागपुर थी, रुकते थे । पेरिवार नदी के पाछ मुचिरी का बन्दरगाह था, जिसका महाभारत और पेरिडम में भी उल्लेख आता है। इस बन्दर का वर्णन एक प्राचीन तामिल कीव इस प्रकार करता है—"मुचिरी का वह बन्दरगाह जहाँ बननों के सुन्दर और बने जहाज केरल की सीमा के अन्दर कीनेल पेरियार नदी का पानी कारते हुए सीना लाते हैं और वहाँ से अपने जहाजों पर मिर्च लाइकर ले जाते हैं गे।" एक दूसरे कि का क्यन है—"मुचिरी में धान और मञ्जलों की अदला-बरली होतो है, घरों से वहाँ बाजारों में मिर्च के बोर लाये जाते हैं, माल के बदले में सीना जहाजों से डो गियों पर लादकर लाया जाता है। मुचिरी में लहरों का संगीत कभी बन्द नहीं होता। वहीं चेरराज बुदू वन अतिथियों को समुद और पहाशें की कीमती वस्तुएँ मेंट करते हैं।"

भारत के पश्चिमी समुद्रतट पर मावक्ति नदी पर योगिड नामक एक बढ़ा बन्दरमाह या, जिसकी पहचान किलन्दी नगर से पाँच मील उत्तर पत्तिकर गाँव से की जाती है । बौद-संस्कृत-साहित्य में तुंक्षिचेर वक्त का नाम शायद इसी बन्दर को लेकर पड़ा ।

कावेरी उस उमय इतनी काफी गहरी थी कि उसमें बने जहाज आ सकते थे। उसके उत्तर किनारे पर कावेरीपट्टीनम् का बन्दरगाह था। नगर दो मागों में वैंद्रा था। उसुद से सडे भाग को महत्वरपाइस् कहते थे। पिइनराइस् नगर के पिरेचम में पड़ता था। इन दोनों के बीच में एक खुनी जगह में बाजार लगता था। नगर की खाउ सहजों का नाम राज-मार्ग, रध-मार्ग, आपए-मार्ग इत्यारि था। ज्यापारी वैद्य, आक्षण और किसानों के रहने के अलग-अलग राजमार्ग थे। राजमहल, रिवर्जों, धुवधनारों तथा राजा के अंगरचकों के मकानों से बिरा था। पिइनराइस् में भाद, नारण, नड, गायक, निद्यक, शंककार, माली, मोतीसाज, हर पड़ी चिल्लाकर समय बतानेवाले तथा राजदरबार से सम्बन्धित दूसरे कर्मचारी रहते थे। मस्वरपाइस् के समुद्रतट पर ऊने चुनतरे, गोहाम और कोठे माल स्वने के लिए बने थे। यहाँ माल पर चुंगी अदा कर देने पर शेर के पंजे की जो चोलों की राजमुद्रा थी, खाप लगती थी। इसके बाद माल उठाकर गोदामों में भर दिया जाता था। पान शी में सबनों की बस्ती थी। यहाँ बहुत तरह के माल विकते थे। इसी भाग में क्यापारी भी रहते थे।

<sup>1.</sup> बी० कनकसमें, दी टैमिलस् पृष्टीन इंड्रेंड इवसं पूनो, ए॰ 112, मदास 1208

२. मिल्मिसले, २४, १६४—१७०

३. कनकसभी, वही, ए० १६

४ वही, पुर १६-१७

३ विख्याबदान, पृ० २२३

कनकसमें, वही, प॰ २४

रिजिप्परिकारम् में पुढ़ार अथवा कावेरीयद्वीतम् का बहुत स्वाम विक वर्णत आया है। वहाँ के व्यापारियों के पास इतना धन था कि उसके तिए थेन्नके प्रतापराज्ञी राजे भी ललकाया करते थे। सार्थ, जब और धन-मार्गों से, वहाँ इतने-इतने किस्त्र के मात लाते थे कि मानो वहीं सारी दुनिया का माल-मता इकट्ठा हो गया हो । जहाँ देखिए वहीं, खती जगहों में, यन्दरगाह और उसके बाहर, मान-ही माल देख पढ़ता था। जगह-जगह लोगों की आँखें अच्छय सम्पत्तिवाले यवनों के मकानों पर पढ़ती थीं। यन्दरगाह में देश-देश के नाविक देख पढ़ते थे, पर उनमें बड़ा सद्भाव रिलाई पढ़ता था। शहर की गलियों में लोग ऐपन, स्तानवूर्ण, फूल, धूप और अतर बेचते हुए दोख पढ़ते थे। इन्छ जगहों में धुनकर रेशमी कपड़े और बढ़िया मुती कपड़े बेचते थे। गलियों में रेशमी कपड़े, मूँगे, चन्दन, मुरा, तरह-तरह के कीमती गहने, बे-ऐब मोती तथा सीना विकता था। नगर के बीच, ख़ली जगह में, माल के भार, जिन पर तील, संख्या और मालिकों के नाम लिखे होते थे, दीव पढ़ते थे ।

एक दूसरी जगह कांबरीपटीनम् के समुद्रतट का बड़ा स्वामानिक चित्रख हुआ है । मार्शव और कोवलन, नगर के बीच के राजमार्ग से होकर समुद्रतट के चेरिमार्ग पर पहुँचे जहाँ केरल से माल उतरता था। यहाँ पर फहराती पताकाएँ मानो कह रहा थीं,—'हम इस स्वेतवालुकाविस्तार में यहाँ बसे हुए थिदेशों ज्यापारियों का माल देवती हैं।' वहाँ रंग, चन्दन, कुल, गग्व तथा मिठाई बेचनेवालों की दुकानों पर दोपक जल रहे थे। चतुर सोनारों, पंक्तिवद पिट्टु बेचनेवालों, इडलों बेचनेवालों तथा फुटकर सामान बेचनेवाली लड़िक्यों की दृकानों में मी प्रकाश हो रहा था। मञ्जुओं के दीपक जहाँ-तहाँ लुपलुपा रहे थे। किनारे पर जहाजों को ठीक रास्ता दिखताने के लिए दीपगृह भी थे। जाल से मड़िलयों फैंसाने के लिए समुद्र में आगे बड़ी मञ्जुओं को नाओं से भी दीपक जला रहे थे। मिन्त-भिन्त भाषाएँ बोजनेवाले विदेशियों तथा मालगी शम के पहरेदारों ने भी दीपक जला रखे थे। इन असंस्व दीपकों के प्रकाश में बन्दरगाह जगमगा रहा था। बन्दरगाह में समुद्री और पहाड़ी मालों से भरे जहाज लड़े थे।

उमुद्दतट का एक भाग केवल सैतानियों के लिए सुरिवृत था। यहाँ अपने साथियों के साथ राजकुमार और बहे-बहे व्यापारी आराम करते थे। खेमों में कुरात नाचने-पानेवालियों होती थीं। रंग-बिरंगे कपहे और भिन्न-भिन्न भाषाएँ कावेरी के मुद्दाने पर की भीड़ से मिलकर अजीब ब्रुटा पैश करती थीं ।

पहिन्यालि के कावेरीपद्यीतम् के जीवन पर कुछ स्पीर अधिक प्रकाश पदता है। वसमें कहा गया है कि वहाँ सत्रों से मात शुफ्त में बाँडा जाता था। जैन और बाँद्ध-मन्दिर शहर के एक भाग में स्थित थे। शहर के दूसरे भाग में जादाया यज्ञ करते थे।

१. शिजप्यदिकारम्, ए० ३२

२. बही, ए० ११०-१११

रे. वही, पृत्र ११४

४, वही, पृत्र १२८-११६

र. वही, ए० १२६-१३०

६. इविडयन ऐविटकोरी, १६१२, पू॰ १४८ से

कांबरीपट्टीनम् के रहनेवाले लोगों में मच्छीभार लोगों का एक विशेष स्थान था। वे समुद्र के किनारे रहते थे और उनका मुख्य भोजन मछली और कछुए का उबला मांस था। वे फूलों से अपने की सजाने के शौकोन थे और उनका प्यारा खेल मेदों की लड़ाई था। छुट्टी के रिनों में वे अपना काम बन्द करके अपने घरों के आगे सुबाने के तिए जाल फैला देते थे। समुद्र में और उसके बाद ताजे पानी में नहाकर वे अपनी स्त्रियों के साथ एक खम्भे के चारों और नाचते थे। वे मूर्तियाँ बनाकर अथवा दूसरे खेलों से भी अपना मन बहलाते थे। छुट्टी बाले दिनों में वे शराब नहीं पीते थे और घर पर ही ठहरकर नाच-गान और नाटक देखते-सुनते थे। चाँदनी में कुछ समय बिताकर वे अपनी स्त्रियों के साथ आराम करने चले जाते थे।

पुहार की कई मंजिलांबाली इमारतों में सुन्दर स्त्रियाँ इकट्ठी होकर सदक पर सुक्त का महोत्सव देखती थीं। उस दिन इमारतें पताकाओं से सजा दी जाती थीं। परिडत लोग भी अपने घरों पर पताका लगाकर प्रतिद्विद्धयों को शास्त्रार्थ के लिए ललकारते थे। जहाज भी उस दिन भरिडयों से सजा दिये जाते थे।

जैसा हम ऊपर देख आये हैं, जहाजों की हिफाजत के लिए दी ग्रहों की व्यवस्था थी। ये दी ग्रह पक्के बने होते थे। रात में इनपर तेज रोशनी कर दी जाती थी, जिससे आसानों के साथ जहाज बन्दरों में घुस सकें ।

मिश्रमेखले में शादुवन की कहानी से दिख्ण-भारत के समुद्र-यात्रियों की विपत्तियों का पता चलता है । कहानी यह है कि शादुवन के निर्धन हो जाने पर उसकी स्त्री उसका अनादर करने लगी। अपनी गरीबी से तंग आकर उसने व्यापार के लिए विदेश जाने का निश्चय किया। अभाग्यवश, जहाज समुद्र में टूट गया। मस्तूल के सहारे बहता हुआ शादुवन नागद्वीप में जा लगा। इसी बीच में उसके कुछ साथी बचकर कावेरीपटीनम् पहुँचे और वहाँ शादुवन की मृत्यु की खबर दे दी। यह सुनकर शादुवन की स्त्री ने सती होने की ठाने, पर उसे एक अलौकिक शिक्ष ने ऐसा करने से रोका और बताया कि शादुवन जीवित है और जल्दी ही व्यापारी चन्ददत्त के वेडे के साथ लौटनेवाला है। यह शुभ समाचार पाकर शादुवन की स्त्री उसकी बाट जोडने लगी।

इसी बीच में शादुवन समुद्र से निकलकर एक पेंड के नीचे सी गया। उसे देवकर नागा उसके पास पहुँचे और मारकर खा जाने की इच्छा से उसे जगाया। लेकिन शादुवन उनकी भाषा जानता था और जब उसने उनकी भाषा में उनसे बात-चीत शुरू कर दी तो उन्हें बड़ा आश्चर्य हुआ और वे शादुवन की अपने नेता के पास ले गये। शादुवन ने नेता को अपनी परनी के साथ एक गुका में भालू की तरह रहते देवा। उसके आस-पास शराब बनाने के बरतन और बद्दब्दार सुखी हिंड्यों पड़ी थीं। शादुवन की बातचीत का उसपर अच्छा असर पड़ा। नायक ने शादुवन के लिए मांस, शराब और एक स्त्री की व्यवस्था करने की आज्ञा दी, पर शादुवन के इन्कार करने पर उसे बड़ा आश्चर्य हुआ। इसपर बातचीत में शादुवन ने आहिंसा की महिमा बताई और नायक से वचन ले लिया कि वह हुई हुए जहाजों के यात्रियों को भविष्य में आश्चर देगा। उसने

<sup>1.</sup> कनक्समें, वहीं, पृ॰ २६

२. मिणमेखने, ए० १५०-१४३

शादुवन् को हरे हुए जहाजों के यात्रियों से लूटे हुए चन्दन, अगर, कपड़े इत्यादि मेंट किये। इसके बाद शादुवन् कावेरीपट्टीनम् लौट आया और आनन्दपूर्वक अपनी पत्नी के साथ रहने लगा।

ईसा की आरम्भिक सिर्धों में महुरा के बाजार बड़े प्रिस्त थे। शिलप्परिकारम् में कहा गया है कि वहाँ के जौहरी-बाजार में पहुँचकर कोबलन् ने जौहरियों को बेदाग हीरे, चमकदार पन्ने, हर तरह के मानिक, नीलम, बिन्दु, स्फटिक, सोने में जड़े पोबराज, गोमेदक, लहसुनिया (वैंड्य), बिल्लौर, बंगारक और बढ़िया किस्म के मोती और भुँगे बेचते देवा।

बजाजे में बिह्या-से-बिह्या कपड़ों के गट्ठर लदे हुए थे। सूती, रेशमी और ऊनी कपड़ें की गाँठों में हर गाँठ में सी थान होते थे। अन और मशालों के बाजार में स्थापारी इथर-उथर तराज, पड़ें (पायली) और चना नापने के लिए अंबएम् लिये हुए धूमते दीख पड़ते थे । इन बाजारों में अन की बोरियों की छिद्धियों के अतिरिक्त, सब मौसमों में कालीमिर्ची के हजारों बोरे देल पड़ते थे ।

पहुपाहु के अनुसार व महरा की इमारतें और सड़कें बहुत सुन्दर थीं। नगर की रचा के लिए उसके चारों ओर एक बना बन, गहरी खाई, ऊँचे तीरणद्वार और शहरपनाह थी। महल पर पताकाएँ लगी रहती थीं। उसके दो बाजार खरी रने-वेचनेवालों की भीड़, उत्सव-दिवसों की सूचना देनेवालों मुनादियों, हाथियों, गाड़ियों, कृतमाला और पान ले जाती हुई स्त्रियों, खाने के सामान वेचनेवाले फेरीदारों, लम्बे नकाशीदार कपड़े तथा गहने पहने हुए युड़सवारों से भरे रहते थे। उच्च इल की स्त्रियों गहने पहनकर मरोखों से उत्सव के अवसर पर सड़क पर खेल-तमाशे देखती थीं। बौद स्त्रियों अपने पतियों और बचों के साथ बौद-मन्दिरों को पुष्प और धूप लिये जाती थीं। आहमण यज्ञ और बितकर्म में निरत रहते थे तथा जैन भी पुष्प लेकर अपने मन्दिरों को जाते थे।

मदुरा के ज्यापारी सोना, रत्न, मोती और दूसरे विदेशी माल का ज्यापार करते थे। शांखकार चूिक्यिं बनाने थे, बेगड़ी रत्नों को काटकर उसमें छेद करते थे तथा सोनार सुन्दर गहने बनाते थे और सोने की कस लेते थे। दूसरे ज्यापारी कपड़े, दूल और गन्ध-द्रज्य बेचते थे। चित्रकार बढ़िया चित्र बनाते थे। छोटे-बड़े सभी दुनकर नगर में भरे रहते थे। किंव उनके शोर- गुल की तुलना उस शोर-गुल से करता है जो आधी रात में विदेशी जहाजों से माल उतारने और लादने के समय होता था।

पुहार तथा महुरा के उपर्युक्त वर्णनों से यह पता चत्तता है कि ईसा की प्रारम्भिक सिद्यों में दिचिए-मारत में तरह-तरह के रत्नों, कपड़ों, मसालों और सुगन्धित द्रव्यों का काफी व्यापार होता था। पिंडनिष्पलै से पता चलता है <sup>3</sup> कि दिचिए-मारत के प्रसिद्ध नगरों में जहाजों से छोड़े आते थे। कालीमिर्च मुचिरी से जहाजों पर लाइकर आती थी। मोती दिचिए समुद्र से आते थे तथा मूँगे पूर्वी समुद्र से। शिलप्पदिकारम् से पता चलता है कि सबसे अच्छे मोती कोरक से आते

३ शिलप्यदिकारम् पु० २०७-२०६

र इविडयन प्विटकोरी, १६११, १० २२४ से

३ कनकसभे, वही, पृ० २७

४ शिक्षपदिकारम्, ए० २०२

थे, मध्यकाल में जिसका स्थान पाँच मील भीतर हटकर कायल नामक बन्दरगाह ने ले लिया। गंगा खीर कानेरी के कांठों में पैदा होनेवाते सब तरह के माल, तथा विदल खीर कालकम् (चर्मा) के मात भी बड़ी तायदाद में कानेरीपडीनम् में पहुँचते थे।

लगता है, विदेशों से शराव भी आती थी। कवि नहिस्स पाण्ड्यसाज नन्-मारन की सम्बोधन करके कहता है—'सदा खड़-विजयी मार! तुम अपने दिन सुनहरे प्यालों में साकी द्वारा दी गई और यवनों द्वारा लाई गई उल्डी और सुगन्तित शराब पीकर शान्ति और सुन्न से स्यतीत करो।'

संगम-साहित्य से यह भी पता चलता है कि यवन-देश से दिख्य भारत में इन्ह गिट्टी के बरतन और दीवट भी आते थे। कनकसभै के अनुसार इन दीवटों के अपर हैंस बने होते थे अथवा इनका आकार दीवलहमी-नैसा होता था। र

१ कनकसभी, वहीं, प्र० २० १ वहीं, दृ० ३८

## नवाँ अध्याय

### जैन-साहित्य में यात्री और सार्थवाह

#### (पहली से छठी सदी तक)

जैन खंगों, उथांगों, छंरों, सूत्रों, चूिंग्यों खीर टीकाखों में भारतीय संस्कृति के इतिहास का मसाला भरा पड़ा है, पर श्रभाग्यवरा श्रभी हमारा ध्यान उधर नहीं गया है। इसके कई कारण हैं जिनमें मुख्य तो है जैन-प्रन्यों की दुष्पाप्यता और दुर्बोधता। थोई-से प्रन्यों के सिवा, अधिकतर जैन-प्रन्थ केवल भक्तों के पठन-पाठन के लिए ही छापे गये हैं। उनके छापने में न तो शुद्धता का ख्याल रखा गया है, न भूमिकात्रों त्रौर अनुक्रमणिकात्रों का ही। भाषा-सम्बन्धी टिप्पणियों का इनमें सदा श्रभाव होता हैं जिससे पाठ समफाने में बड़ी कठिनाई होती है। संस्कृति के किसी श्रंग के इतिहास के लिए जैन-साहित्य में मसाला ढूँढ़ने के लिए प्रन्थों का आहि से अन्त तक पाठ किये बिना गति नहीं है, पर जी कड़ा करके एक बार ऐसा कर लेने पर हमें पता लगने लगता है कि बिना जैन-प्रन्यों के अध्ययन के भारतीय संस्कृति के इतिहास में पूर्णता नहीं आ सकती: क्योंकि जैन-साहित्य भारतीय संस्कृति के कुछ ऐसे ग्रंगों पर प्रकाश डालता है जिनका बौद्ध अथवा संस्कृत-साहित्य में पता हो नहीं लगता, और पता लगता है भी तो उनका वर्णन केवल सरकरी तौर पर होता है। उदाहरण के लिए, सार्थवाह के प्रकरण को ही लीजिए। ब्राह्मण-साहित्य, दृष्टिकोण की विभिन्नता से, इस विषय पर बहुत कम प्रकाश डालता है। इसके विरुद्ध बौद्ध-साहित्य श्रवस्य इस विषय पर श्रविक विस्तृत रूप से प्रकाश डालता है, फिर भी उसका उद्देश्य कहानी कहने की श्रीर श्रधिक रहता है इसीलिए बौद-साहित्य में सार्थवाहों की कथाएँ पढ़कर हम यह ठीक नहीं बतला सकते कि श्राखिर वे कौन-से व्यापार करते थे श्रीर उनका संगठन कैसे होता था। पर जैन-साहित्य तो बाल की खाल निकालनेवाला साहित्य है। उसे कवित्वमय गद्य से कोई मतलब नहीं। यह तो जिस विषय को पकड़ता है उसके बारे में जो कुछ भी उसे जात होता है. उसे लिख देता है; फिर चाहे कथा में भले ही असंगति आवे निन-धर्म मुख्यतः व्यापारियों का धर्म था श्रीर है इसीलिए जैन-धर्मश्रन्थों में व्यापारियों की चर्चा श्राना स्वाभाविक है। साय-ही-साथ जैन-साधु स्वभावतः धुमकइ होते थे और इनका घूमना त्राँख बन्द करके नहीं होता था। जिन-जिन जगहों में वे जाते थे वहाँ की भौगोलिक और सामाजिक परिस्थितियों का वे अध्ययन करते ये तथा स्थानीय भाषा को इसलिए सीखते ये कि उन भाषात्रों में वे उपदेश दे सकें। श्र्यागे हम यह बतलाने का प्रयत्न करेंगे कि जैन-साहित्य से व्यापारियों के संगठन, सार्थवाहों की यात्रा इत्यादि प्रकरणों पर क्या प्रकाश पदता है 🗸 जैन श्रङ्ग श्रीर उपांग-साहित्य का काल-निर्णय तो कठिन है; पर अधिकतर अज्ञ-साहित्य ईसा की आरंग्भिक शताब्दियों अथवा उसके पहले का है। भाष्य और चूर्णियाँ ग्राप्तथुग अथवा उसके कुछ बाद की हैं, पर इसमें सन्देह नहीं कि उसमें संग्रहीत मसाला काफी प्राचीन है।

ब्यापार के सम्बन्ध में जैन-साहित्य में कुछ ऐसी परिभाषाएँ आई है जिन्हें जानना इसलिए आवस्यक है कि दूसरे साहित्यों में अब: ऐसी व्याख्याएँ नहीं मिलती। इन ब्याख्याओं से हमें यह भी पता चलता है कि माल किन-किन स्थानों में विकता था तथा आचीन भारत में माल खरीइने-बेचने तथा लेजाने-लेजाने के लिए जी बहुत-से बाजार होते ये उनमें कौन-कौन-से फरक होते थे।

जलपहन तो उमुदी बन्दरगाह होता था, जहाँ विदेशी माल उतरता था धीर देशी माल की चलान होती थी। इसके विपरीत, स्थलपहन उन बाजारों को कहते थे जहाँ बैलगाहियों से माल उतरता था। दोणमुन ऐसे बाजारों को कहते थे, जहाँ जल और चल, दोनो से माल उतरता था, जैसे कि लामलिति और भरकच्छ । निगम एक तरह के ब्यापारियों, अर्थात, उधार-पुरजे के ब्यापारियों की बस्ती को कहते थे। निगम हो तरह के होते थे, संप्रहिक और अर्थाप्रहिक । टेटीका के ब्युसार, संप्रहिक निगम में रहन-बहे का काम होता था। ब्यसंप्रहिक निगमवाले ब्याज-बहे के सिवा दूसरे काम भी कर सकते थे। इन उल्लेखों से यह साक हो जाता है कि निगम उस राहर या बस्ती को कहते थे जहाँ लेन-देन और ब्याज-बहे का काम करनेवाल ब्यापारी रहते थे। निवेश सार्थ की बस्तियों को कहते थे। इतना हो नहीं, सार्यों के पहाद भी निवेश कहलाते थे। पुरमेदन उस बाजार को कहते थे जहाँ चारों और से उतरते माल की गाँठ खोली जाती थीं। शाकल (आधुनिक स्यालकोट) इसी तरह का पुरमेदन था। जैसा हम ऊपर कह आये हैं, जैन-साधुओं को तीर्थ-दर्शन अथवा धर्म-प्रचार के तिए

यात्रा करना खानस्यक था। पर उनकी यात्रा का दंग, कम-से-कम खारम्भ में, साधारण यात्रियों से खलग हो। या। ने केनत आवेशन, समा, (धर्मशाला) तथा कुन्हार खथवा लोहार की कर्मशालाओं में पुआल डालकर पड़ रहते थे। उपर्युक्त जगहों में स्थान न मिलने पर ने सूने घर, समगान खथवा पेड़ों के नीने पने रहते थे। वर्ष में जैन-भिन्नुओं को यात्रा की मनाही है, इसिलए चीमांसे में जैन-साधु ऐसी जगह ठहरते थे जहाँ उन्हें प्राथ भिन्ना मिल सकती थी और जहाँ अमण, जानगा, खितिथ और भिन्नमंगों का डर उन्हें नहीं होता था। कैन-साधु अथवा साथ्वी के लिए यह आवश्यक था कि वह ऐसा मार्ग न पकड़े जिसपर लुटेरों और म्लेस्झों का मय हो खथवा जो अनायों के देश से होकर गुजरे साधु को खराजक देश, गण-राज्यों, यीनराज्यों,

हिराज्यों और विराज्यों में होकर यात्रा करने की भी अनुमति नहीं थी। खाधु जंगल बचाते थे। नहीं पढ़ने पर थे नाव द्वारा उसे पार करते थे। ये नाव मरम्मत के लिए पानी के थाहर निकाल ली जाती थीं। जैन-साहित्य में नाव के माथा (पुरखो), गलही (मरमधो) और मध्य का उल्लेख है। नाथिकों की भाषा के भी कई उदाहरण दिये गये हैं, यथा—'नाव खागे खींचो

१ बृहत्कल्पसूत्र भाष्य, १०३०, सुनि पुरविकय जी हारा सम्पादित ११३६ से ।

र वही, १०६०

३ वही, १११०

श बही, १०३१

श वही, 104%

६ बाबारांगसूत्र, १, ८, २, २-६

७ वही, २, ३, ३, ६

( संचारएपि ), पीछे खींची ( उकासित्तए ), ढकेली ( श्राकिसत्तए ), गीन खींची ( श्राहर ), डाँइ ( श्रालित्ते ए )'। पतवार ( पीढएए ), बाँउ ( बंसेए ), तथा दूसरे उपादानों ( बलयेए, श्रवलुएए ) द्वारा नाव चलाने का उल्लेख है। श्रावश्यकता पड़ने पर, नाव के छेद शरीर के किसी श्रज्ञ, तसले, कपड़े, भिट्टी, दुश श्रथवा कमल के पत्तों से बन्द कर दिये जाते थे। प

रास्ते में भिचुओं से लोग बहुत-से सार्थक अथवा निर्थक प्रश्न करते थे। जैसे—'श्राप कहाँ से आये हैं ?' 'श्राप कहाँ जाते हैं ?' 'श्राप का क्या नाम है ?' 'क्या आपने रास्ते में िकसी को देवा था ?' (जैसे, आदमी, गाय-भेंस, कोई चौपाया, चिड़िया, साँप अथवा जलचर)। 'कहिए, हमें दिखाइए ?' फल-दूल और दुनों के बारे में भी वे प्रश्न करते थे। साधारण प्रश्न होता श्या—'गाँव या नगर कितना बड़ा है या कितनी दूर है ?' साधुओं को अक्सर रास्ते में डाकुओं से मेंट हो जाती थी और उनसे सताये जाने पर उन्हें आरचकों के पास फरियाद करनी पड़ती थी।

जैन-सिहित्य से पता चलता है कि राजमार्गों पर डाकुश्रों का बड़ा उपदव रहता था। विपाकसूत्र में विजय नाम के एक बड़े साहसी डाकू की कथा है। चोर-पिल्लयाँ प्रायः बनों, खाइयों त्रीर बँसबाड़ियों से थिरी त्रीर पानीवाजी पर्वतीय घाटियों में स्थित होती थीं। डाकू बड़े निर्भय होते थे, उनकी त्राँखें बड़ी तेज होती थीं श्रीर वे तलवार चलाने में बड़े सिद्धहस्त होते थे। डाकू-सरदार के मातहत हर तरह के चोर श्रीर गिरहकट उन इच्छानुसार यात्रियों को लूटते-मारते अथवा पकड़ लें जाते थे। विजय इतना प्रभावशाली डाकू था कि श्रक्सर वह राजा के लिए कर वसूला करता था। पकड़े जाने पर डाकू बहुत कष्ट देकर मार डाले जाते थे।

लम्बी मंजिल मारने पर यात्री बहुत थक जाते थे, इसलिए उनकी थकावट दूर करने का भी प्रवन्य था। पैरों को धोकर उनकी खूब अच्छी तरह मालिश होती थी। इसके बार उनपर तेल, घी अथवा चर्बी तथा लोध-चूर्ण लगाकर उन्हें गरम और ठंडे पानी से धो दिया जाता था। अपनत में, आलेपन लगा कर उन्हें धूप दे दी जाती थी।

छठी सदी में जैन-साधु केवल धर्म-प्रचार के लिए ही बिहार-यात्रा नहीं करते थे। वे जहाँ जाते थे, उन स्थानों की भली-भाँति जाँच-पहताल भी करते थे। इसे जनपद-परी क्षा कहते थे। जनपद-दर्शन से साधु पवित्रता का बोध करते थे। इस प्रकार की विहार-यात्रात्रों से वे अनेक भाषाएँ कीख लेते थे। उन्हें जनपदों को अच्छी तरह से देखने-भालने का भी अवसर भिलता था। इस ज्ञानलाभ का फल उनके शिष्यवर्गों को भी मिलता था। अप्रपनी यात्रात्रों में जैन-भिन्नु तीर्थ करों के जन्म, निष्क्रमण और केवली होने के स्थानों पर भी जाते थे।

संचरणशील जैन साधुत्रों को अनेक देशी भाषाओं में भी पारंगत होना पड़ता था। अ अजनबी भाषाओं का ज्ञान प्राप्त करके वे उनमें ही लोगों को उपदेश देते थे। अजनबी

<sup>1</sup> वही, २, ३, १, १०-२०

र वही, १, १, १४-1६

३ वि० स्०, ३, ४६-६०

४ बाचारांगस्त्र, २, १३, १, ६

१ वृहत्कल्पसूत्रभाष्य, १२२६

व वही, १२२७

७ वही, १२३०

न वही, १२३१

में वे बढ़े-बढ़े जैना नार्यों से मिलकर उनसे पूत्रों के ठीक-ठीक अर्थ सममते थे। आजार्यों का उन्हें आदेश या कि जो कुद्र भी उन्हें भिन्ना में भिन्ने उसे वे राजकर्म नार्यों को दिनता लें जिससे उनपर नोरी का सन्देह न हो सके। र

जैसा हम ऊपर कह आये हैं, साधु अपनी यात्राओं में जनपरों की अच्छो तरह परीचा करते थे। वे इस बात का पता लगाते थे कि भिन्न-भिन्न प्रकार के अपन उपजाने के लिए किन-किन तरहों की सिंचाई आवश्यक होती है। उन्हें पता लगता था कि इस प्रदेश लेती के लिए केवल वर्षों पर अवलम्बित रहते थे (टीका में, जैसे, लाट, यानो शुजरात), किसी प्रदेश में नदी से सिंचाई होती थी (जैसे, सिन्थ); कहीं सिंचाई तालाव से होती थी (जैसे, हिन्थ); कहीं सिंचाई तालाव से होती थी (जैसे, हिन्थ); कहीं बाद से (जैसे बनास में बाद का पनी हट जाने पर अब बो दिया जाता था); कहीं-कहीं नावों पर थान बोया जाता था (जैसे काननहीं में )। ये यात्री मसुरा-जैसे नगरों की भी जॉब-पबताल करते थे, जिनके जीविकोपार्जन का सहारा खेती न होकर व्यापार हो गया था। वे ऐसे स्थानों को भी देखते थे जहीं के निवासी मांत अथवा फल-इस खाकर जीते थे। जिन प्रदेशों में वे जाते थे, उनके विस्तार का बे पता समाते ये और स्थानीय रीति-रस्मों (करप) से भी वे अपने को अवगत करते थे; जैसे सिन्ध में मांस खाने की प्रथा थी, महाराष्ट्र में लोग थोवियों के साथ भोजन कर सकते थे आर सिन्थ में मांस खाने की प्रथा थी, महाराष्ट्र में लोग थोवियों के साथ भोजन कर सकते थे आर सिन्थ में कलवारों के साथ। उ

आवस्यकचूरिंग के अनुसार, भ जैन-साधु देश-कथा जानने में चार विषयों पर—यथा हुन्द, ।
विधि, विकल्प और नेपथ्य पर—विशेष भ्यान देते थे। हुन्द से भोजन, अलंकार इत्यादि से
मतलब है। विधि से स्थानीय रिवाजों से मतलब है—जैसे, लाट, गोल्ल (गोदावरी जिला)
और खंग (भागलपुर) में ममेरी बहिन से विवाह हो सकता था, पर दूसरी जगहों में यह प्रथा
पूर्णतः अमान्य थी। विकल्प में खेती-बारी, घर-दुआर, मन्दिर इत्यादि की बात आ जाती थी तथा
नेपथ्य में वेषभूषा की बात।

अराजकता के समय यात्रा करने पर साधुओं और न्यापारियों को कुछ नियम पालन करने पहते थे। उस राज्य में, जहाँ का राजा मर गया हो ( वैराज्य ), छाधु जा सकते थे। पर शत्रु-राज्य में वे ऐसा नहीं कर सकते थे "। गीलिमक, बहुधा दयावरा, साधुओं को आगे जाने देते थे। ये गीलिमक तीन तरह के होते थे; यथा संगतमहक, गृहिमदक और संगत-गृहिमदक। अगर पहला साधुओं को छोड़ भी देता था तो दूसरा उन्हें पकड़ लेता था। पर इन लोगों से खुटकारा मिल जाने पर भी राज्य में धुसते ही राजकर्मवारी उनसे पूछता था—'आप किस प्रावस्था ( उत्थथ ) से आये हैं ?' अगर साधु इस प्रश्न का ठीक उत्तर देते तो उन्हें सीधा रास्ता न पकड़ने के कारण गिरफ्तार कर लिया जाता था। यह कहने पर कि वे सीधे रास्ते से आये हैं, वे अपने की तथा गीलिमकों को किंतनाई में डाल सकते थे। गीलिमकों की नियुक्ति

इ बही, इस्बंध

२ वही, १२३=

३ वही, १२३६

४ बावश्यकच्यां, पृ० ४८१, ब तथा ४८१ रतकास, १६२८

प्, वृ॰ क॰ स्॰ भा॰, २७६१

यात्रियों की चोरों से रचा करने के लिए होती थी। स्थानपालक (यानेदार) लोगों को बिना आज्ञा के आने-जाने नहीं देते थे। यही कारण था कि घुमावदार रास्ते से आने वाला बढ़ा भारी अपराधी माना जाता था। कभी-कभी स्थानपालक सोते रहते थे और उनकी शालाओं में कोई नहीं होता था। अगर ऐसे समय साधु धीरे से लिसक जाते तो पकड़े जाने पर वे अपने साथ-ही-साथ स्थानपालकों को भी फँसा सकते थे (यु॰ क॰ सू॰ भा॰, २७७२-७५)।

सार्थ पाँच तरह के होते थे, मंडीसार्थ, अर्थात् माल ढोनेवाले सार्थ, — बहिलका, इस सार्थ में ऊँट, खच्चर, बैल इत्यादि होते थे, 3—भारवह, इस सार्थ में लोग स्वयं अपना माल ढोते थे, ४—औदरिका, यह उन मजदूरों का सार्थ होता था जो जीविका के लिए एक जगह से दूसरी जगह घूमते रहते, 4—कार्पटिक सार्थ, इसमें अधिक नर भिन्तु और साधु होते थे।

सार्थ द्वारा ले जानेवाले माल को विधान कहते थे। माल चार तरह का होता था, यथा—(१) गिएम—जिसे गिन सकते थे, जैसे हर्रा, सुपारी इत्यादि। (२) धरिम—जिसे तौल सकते थे, जैसे शक्कर। (३) मेय—जिसे पाली तथा सेतिका से नाप सकते थे, जैसे चावल और घी। (४) परिच्छेय—जिसे केवल आँबों से जाँच सकते थे, जैसे, कपड़े, जवाहिरात, मोती इत्यादि?।

सार्थ के साथ अनुरंगा ( एक तरह की गाडी ), डोली ( यान ), घोड़े, मैंसे, हाथी श्रीर बैल होते थे जिनपर चलने में असमर्थ बीमार, घायल, बचे, बुढ़े और पैदल चढ़ सकते थे। कोई-कोई सार्थवाह इसके लिए कुछ किराया वसूल करते थे, पर किराया देने पर भी जो सार्थवाह बचों और बुढ़ों को सन्नारियों पर नहीं चढ़ने देते थे, वे करूर समभे जाते थे और लोगों की ऐसे सार्थवाह के साथ यात्रा करने की कोई राय नहीं देता था3। ऐसा सार्थ, जिसके साथ दंतिक (मोरक, मएडक, अरां, कवत्तां-जैसी मिठाइयाँ), गेहूँ, तिल, गुड़ और घी हो, प्रशंसनीय सममा जाता था, क्योंकि आपित्तकाल में, जैसे बाढ़ आने पर, सार्थवाह पूरे सार्थ और साधुओं को मोजन दे सकता था ।

यात्रा में अक्सर साथों को आकिस्मिक विश्वित्यों का, जैसे पनधीर वर्षा, बाढ़, डाकुओं तथा जैंगली हाथियों द्वारा मार्ग-निरोध, राज्यचोम तथा ऐसी ही दूसरी विपत्तियों का, सामना करने के लिए तैयार रहना पड़ता था। ऐसे समय, सार्थ के साथ खाने-पीने का सामान होने पर वह विपत्ति के निराकरण होने तक एक जगह ठहर सकता था"। सार्थ अभिकतर कीमती सामान ले आया और ले जाया करता था। इनमें केशर, अगर, चोया, कस्त्ररी, इंग्रर, शंख और नमक सुख्य थे। ऐसे सार्थों के साथ व्यापारियों और खास करके साधुओं का चलना ठीक नहीं सममा जाता था, क्यों कि इनके लुटने का बराबर भय बना रहता था है। रास्ते की कठिनाइयों से बचने के लिए छोटे-छोटे सार्थ बड़े सार्थों के साथ मिलकर आगे बढ़ने के लिए एके रहते थे।

१. वही, ३०६६

२. वही०, २०७०

३. वही०, ३०७१

४. वही०, ३०७३

४. वही॰, ३०७३

६. वही०, ३०७४

कभी-कभी दो सार्थवाह मिलकर तय कर लेते ये कि जंगल में अथवा नदी या दुगै पहने पर वे रात-भर उहर कर खबेरे साथ-साथ नदी पार करेंगे।

सार्धवाह यातियों के आराम का ध्यान करके ऐसा प्रबन्ध करते थे कि उन्हें एक दिन में बहुत न चतना पढ़े। चेत्रतः परिशुद्ध सार्थ एक दिन में उतनी ही मंजित मारता या जितनी बच्चे और वृदे आराम से तय कर सकते थे। सूर्योदय के पहले ही जो सार्थ चत पहता बा उसे कालतः परिशुद्ध सार्थ कहते थे। मानतः परिशुद्ध सार्थ में बिना किसी मेद-भाव के सब मतों के साधुओं को भोजन मिलता था । एक अध्द्धा सार्थ विना राज्य-मार्ग को छोड़े हुए धौमी गति से आगे बच्चा था। रास्ते में भोजन के समय वह उहर जाता था और गन्तव्य स्थान पर पहुँच-कर पहाव देता था। तह इस बात के लिए भी सर्वदा प्रयत्नशील रहना था कि वह उसी सहक की पकड़े जो गाँचों और चरागाहों से होकर गुजरती हो। वह पहाव भी ऐसी ही जगह डालने का प्रयत्न करता था जहाँ साधुओं को आसानी से भिना मिल सके ।

सार्थ के साथ यात्रा करनेवातों की एक अथवा दो सार्थवाहों की आज्ञा माननी पड़ती थी। उन दोनों सार्थवाहों में एक से भी किसी प्रकार अनवन होने पर यात्रियों का सार्थ के साथ यात्रा करना चित नहीं माना जाता था। यात्रियों के लिए भी यह आवश्यक था कि वे उन शक्तों और अपशक्तों में विश्वास करें जिन्हें सारा सार्थ मानता हो। सार्थवाह हारा नियुक्त चालक की श्राज्ञा मानना भी यात्रियों के लिए आवश्यक था"।

साथों के साथ साधुओं की यात्रा बहुआ सुजकर नहीं होती थी। कभी-कभी उनके भिद्याहन पर निकल जाने पर सार्थ आगे पड़ जाता था और उन बेचारों को भूके-ध्यास इथर-उथर भटकना पढ़ता था । एक ऐसे ही भूते-भटके साधु-समुदाय का वर्षान है जो उन पाड़ियों के, जो राजा के लिए लककी लाने आई थीं, पढ़ाब पर पहुँचा। यहाँ उन्हें भोजन मिला और ठीक रास्ते का भी पता चला। लेकिन सायुओं को ये एव कष्ट तभी उठाने पकते थे जब सार्थ उन्हें स्वयं भोजन देने को तैयार न हो। आवस्यकचूणि में इस बात का उल्लेख है कि चितिशितष्ठ और वसन्तपुर के बीच यात्रा करनेवाले एक सार्थनाह ने इस बात की मुनादी करा दी कि उसके साथ बात्रा करनेवालों को भोजन, वस्त्र, बरतन और दनाइयाँ मुफ्त में मिलेंगी। पर ऐसे उदारहृदय मक्त थे। है ही होते होंगे, साथारण ज्यापारी अगर ऐसा करते तो उनका दिवाला निश्चित था।

हमें इस बात का पता है कि जैन साधु खाने-पीने के मामते में काकी विचार रखते थे। बाता में गुइ, पी, केले, खज्र, शरूकर तथा गुइ-पी की पिन्नी उनके विहित खास थे। धी न मितने पर वे तेंल से भी काम चला सकते थे। वे उपर्युक्त मोजन इस्रतिए करते थे कि

१. वहीं, ४८७३-७४

२. वही, ३०७६

३. बही, ३०७६

४. वही, ३०७३

१. वही, ए० ३०८६-८७

इ. बावस्यकच्या, प्र १०८

७. बही, प्र ११२ से

वह थोड़े ही में चुना शान्त कर देनेगाता होता था और उससे प्यास भी नहीं लगती थो। पर ऐसा तर माल तो सदा मिलनेगाता नहीं था और इसीलिए वे चना, चवेना, मिठाई और शातिचूर्ण पर भी गुजर कर लेते थे। यात्रा में जैन साधु अपनी दवाओं का भी प्रबन्ध करके चलते थे। उनके साथ बात-पित्त-कफ सम्बन्धी बीमारियों के लिए दवाएँ होती थीं और घाव के लिए मलहम की पहियाँ। र

सार्थ के लिए यह आवस्यक था कि उसके सदस्य वन्य पशुओं से रक्षा पाने के लिए सार्थवाह द्वारा बनाये गये बाड़ों को कभी न लाँघें। ऐसे बाड़े का प्रबन्ध न होने पर साधुओं को यह अनुमित थी कि वे कँटीली माड़ियों से स्वयं अपने लिए एक बाड़ा तैयार कर लें। वन्य पशुओं से रक्षा के लिए पड़ावों पर आग भी जलाई जाती थी। जहाँ डाकुओं का भय होता था वहाँ यात्री आपस में अपनी बहादुरी की डींगें इसलिए मारते थे कि डाकू उन्हें सुनकर भाग जायें; लेकिन डाकुओं से मुकाबला होने पर सार्थ इधर-उधर खितराकर अपनी जान बचाता था ।

ऐसे सार्थ, जिसमें बच्चे ख्रौर बुढ़े हों, जंगल में राहता भून जाने पर साधु वन-देवता की कृपा से ठोक राहता पा लेते थें । वन्य पशुद्धों ख्रथवा डाकुखों द्वारा सार्थ के नष्ट हो जाने पर ख्रगर साधु विलग हो जाते थे तो सिवाय देवताओं की प्रार्थना के उनके पास कीई चारा नहीं रह जाता था ।

भित्रमंगों के सार्थ का भी बहत्कल्पसूत्र-भाष्य में सुन्दर वर्णन दिया गया है। खाना न मिलने पर ये भित्रमंगे कन्द, मूल, फल पर अपना गुज़ारा करते थे; पर ये सब वस्तुएँ जैन साधुओं को अभन्दय थीं। इन्हें न खाने पर अक्सर भित्रमंगे उन्हें डराते भी थे। वे भिन्नुओं के पास एक लम्बी रस्ती लाकर कहते थे—'अगर तुम कन्द्र, मूल, फल नहीं खाओगे तो हम तुम्हें फाँसी पर लटकाकर आनन्द से भोजन करेंगे हैं।'

सार्थ के दूसरे सहस्य तो जहाँ कहीं भी ठहर सकते थे, पर जैन साधुओं को इस सम्बन्ध में भी कुछ नियमों का पालन करना पड़ता था। यात्रा की कठिनाइयों को देखते हुए इन नियमों का पालन करना बड़ा कठिन था। सार्थ के साथ, सम्ध्यां-समय, गहरे जंगल से निकलकर जैन साधु अपने लिए विहित स्थान की खोज में जुट पड़ते थे और ठीक जगह न मिलने पर कुम्हारों की कर्मशाला अथवा दूकानों में पड़े रहते थे।

्र यात्रा में जैन साधु तो किसी तरह श्रापना प्रबन्ध कर भी लेते थे पर साध्वियों की बड़ी कठिनाई उठानी पड़ती थी। वृहत्कलपसूत्र (भा० ४, प्र० ६०२) के एक सुत्र में कहा गया है कि साध्वी श्रागमनगृह में, छाये श्राथवा बेपर्र घर में, चत्रुतरे पर, पेड़ के नीचे श्राथवा खुले

<sup>1.</sup> वु॰ क॰ सु॰ मा॰, ३०१३-१४

२. वही, ३०१४

३ वही, ३१०४

४. वही, ३१०८

४. वही, ३११०

६. वही, ३११२-१४

७. वही, ३४४२-४४

में अपना देरा नहीं दाल सकती थी। आगमनगृह में सब तरह के यात्री टिक सकते थे।
मुसिकिरों के लिए प्राम-सभा, प्रपा ( बावर्षा ) और मिन्दरों में ठहरने की व्यवस्था रहती थीं । साध्वयाँ यहाँ इसलिए नहीं ठहर सकती थीं कि एशाव-पालाना जाने पर लोग उन्हें नेशरम कहकर हैं सते थे । कभी-कभी आगमनगृह में चोरी से इसे मुसकर बरतन उठा ले जाते थे। गृहस्वां के सामने साध्वयाँ अपना चित्र भी निश्चय नहीं कर पाती थीं । इन आगमनगृहों में बहुधा बरमाशों से बिरी बदमाश औरतें और वेश्वाएँ होतों थीं। पास से बारात अथवा राज-यात्रा निकलती थीं जिसे देखकर साध्वयों के हृदय में पुरानी बातों की याद ताजी हो जाती थीं। आगमनगृह में वे सुता पुरुषों से नियमानुसार बातचीत नहीं कर सकती थीं और ऐसा न करने पर लोग वन्हें पूजा के मान से देखते थे। यहाँ से चोर कभी-कभी उनके कपड़े भी उठा ले जाते थे। इसी तरह रएडी-भदुओं से विरकर उनके पतन की सम्भावना रहती थीं । तीन बार निहित स्थान खोजने पर भी न मिलने से, साध्वयाँ आगमनगृह अथवा बाबे से विरे मिन्दर में ठहर सकती थीं, लेकिन उनके लिए ऐसा करना तभी बिहत था जब वे स्थिर दुद्धि से विवर्षियों से अपनी रखा कर सकें। पास में भले आदिमयों का पढ़ोस आवस्यक थां । मिन्दर में अपनी रखा कर सकें। पास में भले आदिमयों का पढ़ोस आवस्यक थां । मिन्दर में मो जगह न मिलने पर वे प्राम-महत्तर के यहाँ ठहर सकती थीं ।

ऊपर हम देख आये हैं कि जैन-साहित्य के अनुसार क्यापारी और साधु किस तरह यात्रा करते थे और उन्हें यात्राओं में कीन-कीन-सी तकली के उठानी पहती थीं और सार्ध का संगठन किस प्रकार होता था। स्थलमार्ग में कीन-कीन रास्ते चलते थे, इसका जैन-साहित्य में अधिक विवरण नहीं मिलता। अहिच्छता (आधुनिक रामनगर, बरेली) को एक रास्ता था जिससे उत्तर-प्रदेश के उत्तरी रास्ते का बोध होता है। इस रास्ते से धन नाम का व्यापारी माल लाइकर व्यापार करता था। उउन्जैन और पम्या के बीच भी, लगता है, कोशाम्यी और बनारस हाकर व्यापार बजता था। इसी रास्ते पर धनवस नामक सार्थवाह के लुटने का उन्लेख है। दे मधुरा प्रसिद्ध व्यापारिक केन्द्र था और यहाँ से दक्षिण मधुरा के साथ बराबर व्यापार होता था। ' श्रूपीरक से भी व्यापार का उन्लेख है। ' ' स्थल-मार्ग से व्यापारों ईरान (पारसदीय) तक की यात्रा करते थे। ' रे रेगिस्तान की यात्रा में लोगों को बबी तकली क चठानी पड़ती थी। ' रे रेगिस्तानी रास्तों में सीध दिखलाने के लिए कीलें गड़ी होती थीं। ' उ

अपने आर्मिक आचारों की कठिनता के कारण जैन चापु तो ममुदयात्रा नहीं करते थे ; पर जैन धार्थवाह और व्यापारी, बौद्धों की तरह, समुदयात्रा के कायल थे। इन

१ वहीं, २४=६

३ वही, ३४३४

र वही, ३४०४

७ ज्ञाता धर्मकथा, १२, १४६

१ ब्रावश्यकच्या, ए० ४७२ से

११ श्रावस्यकचृति, पृ० ४४८

र वही, ३४६०

४ वही, ३४६२-६६

६ वही, ३१०७,

म बावरवक निर्युक्ति, १२७६ से

१० वु० क० स्० मा०, २१०व

१२ वही ए० ११६

यात्राश्चों का बड़ा सजीव वर्णन प्राचीन जैन-साहित्य में श्राया है। श्रावश्यक शिंण से पता चलता है कि दिविण-मदुरा से मुराष्ट्र को बराबर जहाज चला करते थे। एक जगह कथा श्चाई है कि पण्ड मधुरा के राजा पण्ड सेन की मित श्चीर सुमित नाम की दो कन्याएँ जब जहाज से मुराष्ट्र को चलीं तो रास्ते में तूफान श्चाया श्चीर यात्री इनसे बचने के लिए दह श्चीर स्कन्द की प्रार्थना करने लगे। हम श्चागे चलकर देखेंगे कि चम्या से गम्भीर, जो शायद ताम्रिलिप्ति का द्वारा नाम था, होते हुए सुवर्णद्वीप श्चीर कालियद्वीप को, जो शायद जंजीबार का भारतीय नाम था, बराबर जहाज चला करते थे।

समुद्र-यात्रा के कुरालपूर्वक समाप्त होने का बहुत कुछ श्रेय श्रत्रकूल वायु को होता था। विश्वमिकों को समुद्री हवा के रुवों का कुराल ज्ञान जहाजरानी के लिए बहुत श्रावश्यक माना जाता था। हवाएँ सोजह प्रकार की मानी जाती थीं; १ प्राचीन वात (पूर्वों), २ उदीचीन बात (उत्तराहर), ३ दाविणात्य वात (दिवनाहर), ४ उत्तरपौरत्त्य (सामने से चलती हुई उत्तराहर), ५ सत्व सक (शायद चौत्राई), ६ दिल्ण-पूर्वतुंगार (दिन्खन-पूरव से चलती हुई जोरदार हवा को तुगार कहते थे), ७ अपर दिल्ण बीजाप (पिरचम-दिल्ण से चलती हवा को बीजाप कहते थे), ५ श्रपर बीजाप (पिरचम-दिल्ण से चलती हवा को बीजाप कहते थे), ५ श्रावर बीजाप (पश्चम), ६ श्रपरोत्तर गर्जम (पिरचमोत्तरी त्रकान), १० उत्तरसत्वासक, ११ दिल्ण स्वासक, १२ प्रविण स्वासक,

समुद्री हवाओं के उपर्यु का वर्णन में सत्वासुक, तुंगार तथा बीजाप शब्द नाविकों की भाषा से लिये गये हैं और उनकी ठीक-ठीक परिभाषाएँ मुरिकल हैं, पर इसमें उन्देह नहीं कि इनका सम्बन्ध उमुद्र में चलती हुई प्रतिकृत और अनुकृत हवाओं से हैं। इसी प्रकरण में आगे चलकर यह बात िसद हो जाती है। सेलह तरह की हवाओं का उल्लेख करके पूर्णिकार कहता है कि समुद्र में कालिकावात (त्कान) न होने पर तथा साथ-ही-साथ अनुकृत गर्जम वायु के चलने पर निपुण निर्यामक के अधीन वह जहाज, जिसमें पानी न रसता हो, इन्छित बन्दरगाहों को सङ्गल पहुँच जाता था। त्कानों से, जिन्हें कालिकावात कहते थे, जहाजों के इबने का भारी खतरा बना रहता था।

ज्ञाताधर्म की दो कहानियों से भी प्राचीन भारतीय जहाजरानी पर काफी प्रकाश पहता है। एक कथा में कहा गया है कि चम्पा में समुदी व्यापारी (नाव विषयगा) रहते थे। ये व्यापारी नाव द्वारा गिष्म (गिनती), धरिम (तौल), परिच्छेद तथा मेय (नाप) की वस्तुओं का विदेशों से व्यापार करते थे। चम्पा से यह सब माल बैलगाहियों पर लाद दिया जाता था। यात्रा के समय मित्रों और रिश्तेदारों का भोज होता था। व्यापारी सबसे मिल-मिलाकर शुभ मुहूर्त में गम्भीर नाम के बन्दर (पोयपत्तरा) की यात्रा पर निकल पहते थे। बन्दरगाह पर पहुँचकर गाहियों पर से सब तरह का माल उतारकर जहाज पर चढ़ाया जाता था और उसके साथ ही खाने-पीने का भी सामान जैसे चावल, आटा, तेल, धी, गोरस, मीठे पानी की दोषियों,

१ आवश्यकचृिंग, ए० ७०६ अ

र वही, पृ० ६६

३ आवश्यकचृिया, ३८६ और ३८७ अ॰

स्रोपियाँ तथा बीमारों के लिए पथ्य भी लाद दिये जाते थे। समय पर कान आने के लिए पुआल, लकही, पहनने के कपने, अल, शस्त्र तथा और बहुत-सी वस्तुएँ और कीमती मान भी साथ रल लिये जाते थे। जहाज हुटने के समय व्यापारियों के पित्र और सम्बन्धी शुभ कामनाएँ तथा व्यापार में पूरा कायदा करके कुशतपूर्वक लीट खाने की हार्दिक इन्द्रा प्रकट करते थे। व्यापारी, समुद्र और वासु की पुण्य और मन्बद्ध से पूजा करने के बाद, मस्तुनों (बलवबाहास ) पर पताकाएँ चड़ा देते थे। जहाज लुदने के पहले वे राजाशा भी ले लेते थे। मंगनवायों की तुमुत्तव्यनि के बीन जब व्यापारी जहाज पर सवार होते थे तो उस बीच बन्दी और चारण उन्हें यात्रा के शुभ मुहूर्त का ध्यान दिलाते हुए, यात्रा में सफल हो कर कृशत-मंगल-पूर्वक वापस लीट खाने के लिए, दलके प्रति अपनी शुभकामनाएँ प्रकट करते थे। कर्यचार, इतियार (बाँह चलानेवाले) और खलासी (गाँभजका:) जहाज की रस्तियों ढोली कर देते थे। इस तरह बन्धन-मुक्त हो कर पाल हवा से भर जाते थे और यानी काटता हुआ जहाज आगे चल निकलता या अपनी यात्रा मकुशल समास करके जहाज पुन: वापस लीटकर बन्दर में लंगर बाल देता था। "

एक दूसरी कहानी में भी जहाजी ज्यापारियों द्वारा सामुदिक विपत्तियों का सामना करने का अच्छा चित्र आया है। इस कहानी के नायक एक समय समुद्रयाता के लिए इत्थिसीस नगर से ब'दरगाइ को रवाना हुए। रास्ते में दुशान आया और जहाज डगमगाने लगा, जिससे धवराकर निर्यामक किकत व्यविनृत हो गया, यहाँ तक कि जहाजरानी की विद्या भी उसे विस्तृत हो गई। गइवदी में उसे दिशा का भी ध्यान नहीं रहा। इस विकट परिस्थिति से रचा पाने के लिए नियामक, कर्णाचार, कुन्निचार, गर्भिज्यक और व्यापारियों ने नहा-चोक्टर इन्द्र और सक्रन्द की प्रार्थना की । देवतात्रों ने उनकी प्रार्थना धन ली और नियामकों ने विना किसी विपन-वाधा के कालियद्वीप में अपना जहाज लाकर वहीं लंगर बाल दिया। इस द्वीप में व्यापारियों को होने-चाँदी की लदानें, हीरे चौर दूसरे रतन मिलं। वहाँ घारी रार घोड़ यानी जेने भी थे। सुगन्तित काष्ठों की गमगमाहट तो बेहोशो जानेवाली थी। व्यापारियों ने अपना जहाज सोने-जनाहरात इत्यादि से खूब भरा और अनुकृत दिवाग-वायु में जहाज बनाते हुए सकुशन बन्दरगाह में लौट आये और वहाँ पहुँचकर राजा कनककेतु को सोगान देकर भेंट की। कनककेतु ने चनसे पूरा कि उनकी यात्राओं में सबसे विधिन देश कौन-सा देव पता। उन्होंने तुरन्त कालियद्वीप का नाम लिया। इसपर राजा ने व्यापारियों को वहाँ से जेने लाने के लिए राजकर्म नारियों के साथ कालियद्वीप की यात्रा करने की कहा। इस बान पर व्यापारी राजी हो गये चौर उन्होंने व्यापार के लिए जहाज में माल भरना शुरू किया। इस मात में बहुत-से बाजे भी ये जैसे, बीगा, अमरी, करवपवीणा, "मण, पर्अमरी और विचित्र बीगा। माल में काठ और मिट्टी के विलीने ( कट्ठकम्म, पोत्यकम्म ), तसवीरें, पुते विलीने ( लेप्पकम्म ), मालाएँ (प विम), गुँधी वस्तुएँ (बेडिम ), भरावदार जिलीने (परिम ), वडे सून से बने कंपड़े (संवाहम ) तथा और भी बहुत-शी नेत-मुखद वस्तुएँ थीं। इतना ही नहीं, उन्होंने जहाज में कोष्ठ (कोट्ठपुडाग), मॉगरा, केतकी, पत्र, तमालपत्र, तामची, केसर और सम के मुगन्धित तेल के कुणे भी भर लिये। छुख न्यापारियों ने साँव, गुब, राक्कर, बूरा ( मतस्यगढी ) तथा पुरुषोत्तरा बीर पद्योत्तरा नाम की शक्करें अपने माल में रख लीं। उन्न ने रोएँ दार कम्बल (कोनव ), मलसृष्ट्य की खाल के रेशे से बने कराहे, गीत तकिये इत्यादि निदेशों में विकी के बामान भर

<sup>।</sup> जाताधमंक्या, म, ७१।

लिये। कुछ जौहरियों ने हंसगर्भ इस्यादि रस्न रख लिये। खाने के लिए जहाज में चावल भर लिया गया। कालियद्वीप में पहुँचकर छोटी नावों ( अस्थिका ) से माल नीचे उतारा गया। इसके बाद जेबा पकड़ने की बात आती है।

कालियद्वीप का तो ठीक-ठीक पता नहीं चलता, पर बहुत सम्भव है कि यह जंजीबार हो, क्योंकि जंजीबार के वही श्रर्थ होते हैं जो कालियद्वीप के। जो कुछ भी हो, जेबा के उल्लेख से तो प्रायः निश्चित-सा है कि कालियद्वीप पूर्वी श्रिकिका के समुद्रतट पर ही रहा होगा।

उपर्युक्त विवरणों से हमें पता चल जाता है कि प्राचीनकाल में भारतवर्ष का भीतरी और बाहरी व्यापार बहे जोर से चलता था। इस देश से सुगन्धित द्रव्य, कपहे, रत्न, खिलौने इत्यादि बाहर जाते थे और बाहर से बहुत-से सुगन्धित द्रव्य, रत्न, सुवर्ण इत्यादि इस देश में आते थे। दालचीनी, सुरा (लोबान), अनलद, बालछड़, नलद, अगर, तगर, नल, कस्तूरी, जायफल, जावित्री, कुठ, जटामांसी इत्यादि का इस देश से दृशों के साथ व्यापार होता था। दे कपहों का व्यापार भी काफी उन्नत अवस्था में था। रेशमी वस्त्र बहुधा चीन से आता था। गुजरात की बनी पटोता साड़ियाँ काफी विख्यात थीं। मध्य-एशिया और बलख से उन्त्र और परमीने आते थे। इस देश से मुख्यतः सूती कपड़े बाहर जाते थे। काशी के वस्त्र इस युग में भी विख्यात थे तथा अपरान्त (कोंकण), सिन्ध और गुजरात में भी अच्छे कपड़े बनते थे। इहत्करपदुत-भाष्य के अनुसार, नेराल, ताम्रलिप्ति, सिन्धु और सोबीर अच्छे कपड़ों के लिए विख्यात थे।

जैन-साहित्य से यह भी पता चलता है कि इस देश में विदेशी दास-दासियों की भी स्व खपत थी। अन्तगडदसाओ से पता चलता है कि सोमालीलैंगड, वंत्तुप्रदेश, यूनान, सिंहल, अरब, फरगना, बलख और फारस इत्यादि से इस देश में दासियों आती थीं। ये दासियाँ अपने-अपने मुल्क के कपड़े पहनती थीं और इस देश की भाषा न जानने के कारण, इशारों से ही बातचीत कर सकती थीं।

देश में हाथीराँत का व्यापार होता था और वह यहाँ से विदेशों को भी भेजा जाता था। हाथीराँत इकट्ठा करने के लिए व्यापारी पुलिंदों को क्याना दे रखते थे। इसी तरह शंख इकट्ठा करनेवाले माँ मियों को भी क्याने का रुपया दे दिया जाता था।

उत्तरापथ के तंगण नाम के म्लेच्छ, जिनकी पहचान तराई के तंगणों से की जा सकती है, सोना श्रोर हाथी हाँत बेचने के लिए दिस्सणापथ श्राया करते थे। किसी भारतीय भाषा के न जानने से वे केवल इशारों से सौदा पटाने का काम करते थे। श्रपने माल की वे राशियाँ लगा देते थे श्रीर उन्हें श्रपने हाथों से दैंक देते थे श्रीर उन्हें तबतक नहीं उठाते थे जबतक पूरा सौदा नहीं पट जाता था।

१ वही, १७, ए० १३७ से

र जे॰ आई॰ एस॰ ओ॰ ए॰, म ( १६४० ), ए॰ १०१ से

३ वही, म (१६४०), पृ० १मम से

४ वृ० क० स्० सा०, ३६१२

प्र अन्तगडदसाओ, वारनेट का अनुवाद, ए॰ २८ से २१, अंदन, ११०७

व बावरयक्च्यिं, पु॰ मर्ब

७ वही, पु॰ १२०

जैन-साहित्य से पता लगता है कि इस देश में उत्तरापय के घोड़ों का व्यापार खूब चलता या और सीमाप्रान्त के व्यापारी, बोड़ों के साथ, देश के कीन-कीन में पहुँचते थे। कहानी है कि उत्तरापथ से एक घोड़े का व्यापारी द्वारका पहुँचा। यहाँ और राजकमारों ने तो उससे के चे-पूरे और मोटे-ताजे घोड़े खरीदे; पर कृष्ण ने सुलक्षण और दुक्ते-पतले घोड़े खरीदे। " दीवालिया के खरचर भी प्रसिद्ध होते थे।" जैन-साहित्य से पता चलता है कि ग्रुप्त-युग में भारत का ईरान के साथ व्यापारिक सम्बन्ध काफी बड़ गया था। इस व्यापार में आदान-पदान की मुख्य वस्तुओं में शंख, सुपारी, चंदन, अगर, मजीठ, सोना, चाँदी, मोती, रत्न और मूँगे होते थे। माल की उपर्युक्त तालिका में, शंख, चन्दन, अगर और रत्न तो भारत से जाते थे और ईरान इस देश को मजीठ, चाँदी, सोना, मोती और मूँगे मेजता था।

जैन-प्राकृत कथाओं में एक जगह एक ईरानी व्यापारी की सुन्दर कथा आई है। ईरान का यह व्यापारी बेन्नयड नामक बन्दर को अपने बड़े जहान में शंख, सुपारी, बन्दन, अगर, मजीठ तथा ऐसे ही दूसरे पदार्थ भरकर चला। हमें कहानी से पता चलता है कि जब ऐसा जहाज किसी टापू अथवा बन्दरगाह में पहुँचता था तो वहाँ उसपर लहें माल को इस्तिए जाँच होती थी कि उसपर वहीं माल लदा है जिसके निर्यात के लिए मालिक को राजाशा प्राप्त है अथवा इसरा माल भी। बेन्नयड में जब ईरानी जहाज पहुँचा तो वहाँ के राजा ने जहाज पर के माल की जाँच के लिए एक अंच्डि को नियुक्त कर दिया और उसे आजा दी कि आधा माल राजस्व में लेकर बाकी आधा व्यापारी को लौडा दे। बाद में, राजा को कुछ शक हो गया और उसने माल को अपने सामने तीलने की बाहा दी। अधिठ ने राजा के सामने माल तीला। माल की गाँठों को मकम्कोरने और परखी लगाने पर पता चला कि नजीठ की गाँठों में कुछ बेराकीमती बस्तुएँ अपने हो। राजा का सन्देह अब विश्वस में परिएत हो गया और उसने बेराकीमती बस्तुएँ अपो हैं। राजा का सन्देह अब विश्वस में परिएत हो गया और उसने दूसरी गाँठों भी कोजने की बाहा दी। सब गाँठों की जाँच के बाद यह पता चला कि ईरानी ब्यापारी सोना, चाँदी, रस्त, मूँगे और दूसरी कीमती वस्तुएँ जहाँ-तहाँ विपाकर निकाल ले जाना चाहता था। व्यापारी मिरफतार कर लिया गया और न्याय के लिए आरचां के हाथ सीप दिया गया। व्यापारी मिरफतार कर लिया गया और न्याय के लिए आरचां के हाथ सीप दिया गया।

जैन-माहित्य से पता चलता है कि उस समय के सभी व्यापारी ईमानदार नहीं होते में रिविद्यों से कीमती माल लाने पर बहुत-से व्यापारी यही चाहते वे कि किसी-न-किसी तरह, चन्हें राजस्व न चुकाना पने। रायप सेप्रियं में संक, शंख और हामीदाँत के उन व्यापारियों का उल्लेख है जो राजमार्ग झोडकर करने और बीहड़ रास्ते इसलिए पकड़ते थे कि शुक्क-शालाओं से बच निक्तों। पकड़ जिसे जाने पर ऐसे व्यापारियों को कठिन राजदराड़ मिलता था।

१ वहीं, पृ० ४२४ म

र दशकेशिकचूर्णि, ए० २१३

३ उत्तराष्ययन टीका, ए० ६४ स

क मेयर, हिन्दू टेक्स, ए० २१९-१७

१ रायपसेवियस्य, १०

६ उत्तराध्ययन टीका, ए० २१२ व

# दसवाँ श्रध्याय

## गुप्तयुग के यात्री और सार्थ

गुप्तयुग भारतीय इतिहास का स्वर्णयुग माना जाता है। इस युग में भारतीय संस्कृति भारत की सीमाओं को पार करके मध्यएशिया और और मलय-एशिया में छा गई। इस संस्कृति के संवाहक व्यापारी, बौद्ध भिन्नु और ब्राह्मण पुरोहित थे जिन्होंने जल और स्थलमार्ग की अनेक कठिनाइयों को भेलते हुए भी विदेशों से कभी सम्पर्क नहीं छोड़ा।

हिन्द-ऐशिया में, गुप्तयुग के पहले भी, भारतीय उपनिवेश बन चुके थे, पर गुप्तयुग में भारत और पूर्वो देशों का सांस्कृतिक और व्यापारिक सम्बन्ध और बढ़ा। इस युग के संस्कृत-साहित्य में पूर्वो द्वीपपुंज के लिए, जैसा कालिदास से पता चलता है (द्वीपांतरानीत लवंगपुध्यै:), द्वीपांतर शब्द चल निकला था। मार्कग्डेयपुराण (५०१६-७) में समुद से आविष्टित इन्द्रद्वीप, करोरुमान, ताम्रपर्ण (ताम्रपर्णी ?), गभस्तिमान, नागद्वीप, सौम्य, गन्थर्व और वास्रण (बोर्नियो ?) द्वीप का उल्लेख है। वामनपुराण के अनुसार, इन नव द्वीपों को भारतीयों ने युद्ध और वार्षण्य द्वारा पावन किया (इज्यायुद्धवािष्ठियाभिः कर्मभिः कृतपावनाः)।

उस युग में व्यापारियों और धर्म-प्रचारकों की कहानी जानने के पहले हमें उस युग का इतिहास भी जान लेना आवश्यक है; क्योंकि इतिहास जानने से ही यह पता चल सकता है कि किस तरह इस देश में एक ऐसे राज्य की स्थापना हुई जिसने संस्कृति के सब अंगों को, चाहे वह कला हो या साहित्य, धर्म हो अथवा राजनीति, व्यापार हो अथवा जीवन का सुख, सभी की समान रूप से प्रोत्साहन दिया। सम्राट् समुद्रगुप्त की विजयों ने देश की विभिन्न शिक्तियों को एक सूत्र में प्रथित करने का प्रयत्न किया। उसकी विजय-यात्राओं से पुनः भारत के राजमार्ग जाग-से उठे। पहले धक्के में, पश्चिम युक्तादेश तक उसकी विजय का डंका बज गया। इसके बाद पद्मावती और उत्तर-पूर्वों राजपुताने की बारी आई और उसकी फीजों ने मारवाइ में पुष्करणा (पोखरन) तक फतह कर ली। पूर्वों भारत में उनकी विजय-यात्रा से समतट, डवाक ढाका ?), कामरूप और नेपाल उसके बस में आ गये। मध्य-भारत में उसकी विजय-यात्रा कीशाम्बी से गुरू हुई होगी। वहाँ से डाइल जीतने के बाद उसे पूर्व-मध्य प्रदेश में कई जंगली राज्यों को जीतना पड़ा।

अपनी पंजाब की विजय-यात्रा में समुद्रगुप्त ने पूर्वी पंजाब और राजस्थान के यौधेयों को जीता। जलन्थर और स्यालकोट के मद्र लोगों ने उसकी अधीनता स्वीकार की। अन्त में उसकी शाहानुशाहियों से भी मुठभेड़ हुई। यहाँ इसके बारे में कुछ जान लेना आवश्यक है। इतिहास के अनुसार, किनष्क के वंश की, तीसरी सदी में, समाप्ति हो गई जिसका कारण ईरानियों का पूनजीवन था। आर्देशर प्रथम ( २२४-२४१ ई० ) ने खरासान यानी मर्ग, बलस और खारिजम, जो

१ जनेव ऑफ दि घेटर इचिडया सोसाइटी, ( १६४०), ए० १६

तुलार-सामाज्य के उत्तरों भाग के योतक ये, जीत जिया। आदेशर और उसके उत्तराधिकारियों का शकस्तान पर भी अधिकार हो गया। उत समय शकस्तान में सीस्तान, अरखोसिया और भारतीय शकस्तान शामिल थे। इस बहद् ईरानी-सामाज्य का पता हमें सावानी विकों से लगता है जो हमें बतलाते हैं कि उन्न ईरानी राजे उपाणशाह, क्याणशाहानुशाह और शकानशाह की पदवी धारण करते थे।

हमें समुद्रगुप्त के त्रयाग के स्तरभानिय से पता चलता है कि उसका दैवपुत्र शाहानुशाहियों से दौरंग सम्बन्ध था। उमुद्रगुत ने उत्तर-पश्चिमी भारत की सीमा को अपनी विजय-यात्रा से बाहर होत दिया था। गुप्तों और भारतीय संसानियों के अच्छे सम्बन्ध की मत्तक हम उत्तर-भारत के एक नये पहलू पर पाते हैं जिसके अनुसार भारतीय, राकों को अपने में भिताकर, हिन्दुक्त के रास्ते मध्य-एशिया में उपनिवेश बनाने लगे। उस युग में गुत्रगुग के ज्यापारी मध्य-एशिया के सब रास्तों का व्यवहार करते थे। तारीम की घाडी के उत्तरी नवितस्तानों में भारतीय प्रभाव बहुत मजबूत या। वहाँ स्वानीय ईरानो बोली के अिरिक भारतीय प्राह्त का व्यवहार होता था तथा वहाँ की कसा पर भारतीय संस्कृति की स्पष्ट हाव है।

समुद्रगुप्त की रितृण में विजय-यात्रा, मातूम होता है, रितृणकोयल, उदीवा (बिलासपुर, रायपुर और सम्भलपुर) और उनकी राजधानी श्रीपुर (सीरपुर, रायपुर से चालीस मील पूर्व), महाकान्तार (पूर्व गोंडवाना), एरएडपल्ली (चीकाकोल के पास गंजम जिले में), देवराष्ट्र (केल्लम चिलि) विजयापटाम् , गिरिकोइ र (केल्लर, गंजम जिला), अवसुक्त (गोदावरी जिले में शायद नीलपल्ली नामक एक पुराना बन्दर), विष्युर (पीठपुरम्), कौरात (शायद पीठपुरम् के पास कोलतुर सीत), पलकक (पलकड, नेलोर जिला), कृत्यलपुर (उत्तरी आर्क्ड में कुड्तूर) और कोची

तक पहुँ वकर उसकी सेनाओं ने विजय की।

पर समुद्रगुप्त के साथ भारत की प्राचीन पय-गढ़ित पर ग्रुत-नुग की विजय-यात्राएँ समास नहीं होतीं। समुद्रगुप्त के सहस्वी पत्र जन्द्रगुप्त द्वितीय विक्रमादित्व ने भी इन सस्तों पर अपनी विजय का समत्कार दिखलाया। इस बात के मानने के कारण हैं कि चन्द्रगुप्त द्वितीय ने मधुरा में अपनी विजय को मज़ृत किया। लगता है कि मधुरा में अपनी शांक मज़ृत हो जाने पर सन्द्रगुप्त द्वितीय ने १== और ४०६ ई० के बीच मालवा, गुजरात और ग्रुराष्ट्र को जीता। इन सब विजय-यात्राकों से चन्द्रगुप्त द्वितीय का साम्राज्य काफी बड़ गया। अभी तक यह ठीक-ठीक पता नहीं लगा है कि भिहरीली-स्तम्भ का राजा चन्द्र कीन था। पर अधिकतर विद्वान उसे चन्द्र-गुप्त विताय ही मानते हैं। अगर यह बात सही है तो महाजतापशाली चन्द्रगुप्त ने बाढ़ीक तक अपनी विजय-पताका उदाई थी। इतना ही महीं, प्रतीत होता है कि स्वकी सेना ने क्षिन्य की भी विजित कर लिया था। मीरपुर खास में गुप्त-कालीन एक बहुत वहे स्तूप का होना ही इस बात का परिचायक है कि गुप्तों की शक्ति वहाँ तक पहुँच गई थी। विष्णुपद्रियरि यानी शिवालिक की पढ़ाकियों पर विजय-स्तम्भ सड़ा करने के भी शायद यही मानी होते हैं कि चन्द्रगुप्त की सेनाएं महाप्य से होकर कतल में घुती।

कुमारगुप्त प्रथम ( ४१५-४५६ ) की, सबसे पहले, हुएगें के धार्व का धक्का लगा, पर उसके उत्तराधिकारी स्कन्दगुप्त ( ४५६-४७६ ) की ती उनका भवेंकर सामना करना पड़ा। लगता

<sup>1</sup> पक्षीट, गुप्त इन्सिकिप्शन्स ४, ४० ३७

है, हुंग पंजाब और उत्तर-प्रदेश से होते हुए सीचे पाटलियुत्र तक जा पहुँचे और उस नगर को लूटकर नष्ट-अप कर दिया। कुम्हरार के पास की खराई से बात की युद्धि होती है कि स्कन्दगुप्त के समय पाटलियुत्र पूरा तहस-नइस कर दिया गया था, पर लगता है, हुगों का अधिकार बहुत दिनों तक इस नगर पर नहीं रह सका। स्कन्दगुप्त ने फिर उन्हें अपनी सेनाओं से खदेड दिया। इटती हुई हुग्य-सेना के साथ बढ़ते हुए स्कन्दगुप्त का, गांजीयुर के मजदीक, भीतरी सै:पुर के पास, प्रविद्ध विजय-स्तम्भ है। लगता है, हुग्य-सेना परास्त की गई और इस तरह थोड़े दिनों तक गुन-साम्राज्य समाप्त होने से बच गया, किन्तु उसमें हास के लखगा प्रकट हो गये थे और इसीतिए वह बहुत दिनों तक नहीं चल सका। सातवीं सदी की अराजकता से उत्तरभारत का श्रीहर्ष ने उद्धार किया और गुन-संस्कृति की परम्परा कायम रखी। इसके बाद का इतिहास मध्यकालीन भारत का इतिहास हो जाता है।

हुणों का बाकमण इतिहास की एक प्रसिद्ध घटना है। चीनी ऐतिहासिकों के बातुसार, हुणों ने वाम्यान, कापिसी, लम्पक और नगरहार जीतने के बाद गन्धार जीता। उन्होंने भागते हुए किदार-कृपाणों को कस्मीर में उनेल दिया और पंजाब में पुस्कर गुर्मों को हराया। भारतीय राजाओं द्वारा १२६ ई० में हराये जाकर हूण दिख्ण की ओर पूम गये जहाँ सासानी लोग केवल तुकों की मिन्नता से बच सके। खगान तुकों द्वारा हुणों की शक्ति तोह दिये जाने पर, खसरो नौशीरवाँ बजल का मालिक बन बैठा। बाद में, ईरानियों और वाहनेपिटनों की दुस्मनी से तुकों का प्रभाव बद गया।

इस युग में बहुत-से बीनो बीद मिचु भारत-यात्रा को आये। इनमें से फाहियान ( फरीब ४०० ई० ) ने भारत की भौगोलिक और राजनैतिक अवस्थाओं का कम वर्णन किया है। सोंगयुन, गन्धार में, करीब ६२९ ई० में पहुँचा, जब हुणों का उपद्रव बहुत जोरों से चल रहा था, पर उसके यात्रा-विवरण में भी जनता की तकलीकों का कोई उल्लेख नहीं है। फाहिबान और सोंगयुन, दोनों ही भारत में उद्दीयान के रास्ती धुसे; पर सातवीं सदी के मध्य में, युनानच्याक् ने बलख से तच्चिताता का रास्ता पकड़ा। लीटते समय उसने कन्धारवाला रास्ता पकड़ा। उस समय तुक्तीन और कियश के बीच का प्रदेश तुक्तों के अधीन था। इसिककोल में खगान तुका ने युनानच्याक् की बड़ी खातिर की। ताशकुर्मन पर पहुँचकर वह ईरान और पामीर के बीच फील हैए प्राचीन कुयागु-साम्राज्य की सीमाओं का ठीक-ठीक वर्णन करता है ।

उस समय तुर्कों के सामाज्य की सीमा ताशकुरमन तक थी; पर हिम्ह्कुश के उत्तर में तुर्वारिस्तान छोड़े-होटे बीस सीर दिख्या से सासानियों की सत्ता मायब हो जुकी थी। उत्तर में तुर्वारिस्तान छोड़े-होटे बीस राज्यों में बैंट जुका था। ये राज्य खगान तुर्क के खों के सबसे बड़े भाई के अधिकार में थे। सुनानव्याक् ताशकुर्गन में कुछ दिन तक उहरने के बाद कापिशो, नगरहार, पुरुषपुर, पुक्करावती, उद्भागड़ होते हुए तद्धिशता पहुँच। बाम्यान पहुँचने के पहले वह तुर्वारिस्तान की सीमाएँ छोड़ जुका था। कापिशी के राजा के अधिकार में दस छोड़े-छोटे राज्य थे।

चौरह बरस बार, जब युवानच्वाङ् भारत से वापस लौटा, तब भी, अफगानिस्तान की राजनीतिक अवस्था वही थी। इस बात्रा में कांपिशी के राजा ने उसकी बढ़ी खातिर की।

१ पूरो, वही, ए० २२३ से

इस यात्रा में वह उदमाएउ से लम्पक पहुँचा। यहाँ से खर्रम की ही बाटी से होकर वह बस्न पहुँचा। उस युग में बरा की बीमा बजीरिस्तान से बड़ी यो और उसमें गोमल, मोब ( यव्यावती ) और करार की बाटियाँ आ जाती थीं। वहाँ से चलकर उसने तोना काकेर की पर्वतश्रे गो। पार की और गजनी और तर्नाक की घाटी पहुँचा। यहाँ से भारतीय सीमा पार करके वह केतात-ए-गजनी के रास्ते से साश्रो-क्यु-त, यानी, जागुड पहुँचा ( जिसका आधुनिक नाम जमुरी है )। जागुड के उत्तर में इजिस्थान था, जिसका नाम उजिरस्तान अथवा गाजिस्तान है। यहाँ के बाद हजारा लोगों का प्रदेश पत्रता था। युवानच्याक के अनुसार, इस प्रदेश का अधिकारी एक तुर्क राजा था। यहाँ से उत्तर चलता हुआ वह दस्त-ए-नापुर और बोकान के दरों से होकर लोगर की कँ नी घाटी पर पहुँचा। यहाँ से चलकर उसका रास्ता हरात काबुल के रास्ते से जलरेज पर अथवा करवार-गजनी-काबुल के रास्ते से मैदान में मिलता था। किपशा से पगमान होते हुए, उसने किपशा की सीमा पर बहुत-से छोड़े-छोटे राज्य पार किये और सात्रक होते हुए अरहराव की घाटी से बोस्त पहुँचा और बहाँ से बदस्ता, वर्षों होते हुए वह पामीर पहुँच गया।

इतिहास बतलाता है कि गुन्सुग में राजनीतिक एकच्छ्यता की वजह से भारतीय व्यापार की वही जनति हुई और उज्जैन तथा पाउलिपुत्र अपने व्यापार के लिए भशहर हो गये। पद्मग्रास्तकम् में, उज्जैन में बोहे, हाथी, रच और स्पितियों तथा तरह-तरह के माल से भरे बाजारों का उल्लेख है। उभयाभिसारिका में इस्त्रमपुर की, माल से बचाबच भरी दकानों और लेन-वेचनेवालों की, भीड़ का उल्लेख है। पाइताडितकम् के अनुसार, सार्वभीमनगर (उज्जैन) के बाजारों में देशी और समुद्द-पार से लाये माल का डेर लगा रहता माउँ।

इस रोजगार की चलाने के लिए चराछे होते थे जिनके बीधरी (नगरखे छि) का नगर में बड़ा मान होता था। जैसा हमें मुदाराज्ञ से पता चलता है, नगरसेठ व्यापार और लेन-देन के दिवा अदालत में कारनी सलाह भी देता था। हमें कुमारगुत और जुजगुत के लेलों से पता चलता है कि कोटिवर्ष विषय का राज्यपाल नेत्रवर्मन, एक समिति की सहायता से (जिसके सदस्य नगरओं छि, सार्थवाह, प्रथम कुलिक, प्रथम शिल्पी और प्रथम कायस्थ होते थे) राज्य करता था। 'नगरसेठ' नगर का सबसे बड़ा व्यापारी और महाजन होता था तथा 'सार्थवाह' एक लगह से दूलरी जगह माल ले जाने और ले आने का काम करता था। 'सार्थवाह' एक लगह से दूलरी जगह माल ले जाने और ले आने का काम करता था। उमयामिसारिका' में तो धनदत्त सार्थवाह के पुत्र समुद्रदत्त को तस सुग का कुनेर कहा गया है। एक दूसरी जगह, धनमित्र सार्थवाह के वर्षान से पता चलता है कि गुप्तकाल के सार्थवाह सुव माल खरीदकर देशावर जाते थे। कभी-कभी चोर सन्हें लुट लेते थे और यदा-कदा राजा सुव माल खरीदकर देशावर जाते थे। कभी-कभी चोर सन्हें लुट लेते थे और यदा-कदा राजा

चतुर्माखि, श्री प्म० बार० के० कवि बौर श्री प्स० के० बार० शास्त्री द्वारा सन्पादित 1, प० ४-४, पटना, १६२२

२. वही, ३, पूर र-३

३, बही, ४, ए० १०

थ. प्रजीट, वही, ए० १६१

र. चतुर्भागि, २, ए० र

भी उनका धन हर लेता था । प्रथम कुलिक भी नगर का कोई बड़ा व्यापारी होता था। शायद इस युग में नगर का दितीय कुलिक भी होता था। श्रमिलेखों से तो उसका पता नहीं चलता; पर महावस्तु के श्रनुसार, वह नगरसेठ के लिए काम करता था। नगरसेठ, सार्थवाह श्रीर निगम के सदस्यों के मान का पता इस बात से भी चलता है कि वे खास-खास श्रवसरों पर राजा के साथ होते थे 3।

गुप्तकाल के व्यापार और लेन-देन में निगम का भी बड़ा हाथ रहता था। इसमें शक नहीं कि निगम मध्यकालीन सराके का द्योतक था। बृहत्कल्पसूत्र भाष्य (१०६१-१११०) के अनुसार, निगम दो तरह के होते थे। एक तो केवल महाजनी का काम करता था और दूसरा महाजनी के अतिरिक्त दूसरे काम भी कर लेता था।

निगम, सेठ, सार्थवाह आर कुलिकों में धना सम्बन्ध होता था। गुप्त-युग में इनकी संयुक्त मरहली होने का प्रमाण हमें बसाद से मिली मुद्राओं से मिलता है । ऐसा होना आवश्यक भी था; क्योंकि इन सबका व्यापार में समान रूप से सम्बन्ध होता था।

गुप्तयुग में श्रे िएयाँ होने के भी अनेक प्रमाण हैं। अभाग्यवश्रश्ने िएयों पर उस काल के लेखों से बहुत अधिक प्रकाश नहीं पहता। कुमारगुप्त प्रथम के समय के मन्द्रसीर के लेख में पता चलता है कि लाउ देश से आये हुए रेशभी वस्त्र के बुनकरों की एक श्रेणी भी और उस श्रेणी के सदस्य अपने व्यवसाय पर अभिमान करते थे। स्कन्द्रगुप्त के समय के एक लेख से पता लगता है कि तेलियों की भी श्रेणी होती थी।

विष्णुषेण के ४६२ ई० के एक लेख से परिचम-भारत में राजा और व्यापारियों के सम्बन्ध पर श्रच्छा प्रकाश पड़ता है। उसके राज्य में रहनेवाले व्यापारियों ने श्राचारिश्वितिपात्र की माँग की, जिससे वे अपनी रचा कर सकें। पूर्व समय से चले श्राते हुए इन नियमों में से बहुत-से नियम तत्कालीन व्यापार पर काफी प्रकाश डालते हैं। राजा व्यापारी की सम्पत्ति की, बिना उसके पुत्र के मरे, जबरदस्ती नहीं ले सकते थे। व्यापारियों पर भूठा मुकदमा चलाने की मनाही थी। उन्हें केवल शक से कोई नहीं पकड़ सकता था। पुरुष के श्रपराथ में स्त्री गिरफ्तार नहीं की जा सकती थी। मुहई श्रीर मुद्दलिह की उपस्थिति में ही मुकदमा सुना जा सकता था। माल बेचने में लगे दूकानदार की गवाही नहीं मानी जातो थी। राजा श्रीर सामन्तों के श्राने पर बैलगाड़ी, खाद श्रीर रखद जबरदस्ती नहीं वस्ती जा सकती थी। यह भी नियम था कि सब श्रे थी के लोग एक ही बाजार में दूकान नहीं लगा सकते थे, श्रयित भिन्न-भिन्न व्यवसाय के लोगों को शहर के भिन्न-भिन्न भागों में बसने

१. वही, ३, ए० १०

<sup>₹,</sup> महावस्तु, ३, पु॰ ४०४-४०६

३. वही, ३, पृ० १०२

थ. मार्कियोको जिकल सर्वे मॉफ इशिडया, प्रमुखल रिपोर्ट, १६०३-१६०४, पृठ १०४

फ्लीट, वही, नं॰ १८, ए० ८६ से

६. पजीट, वही, नं० १६, पू० ७१

७. प्रोसीडिंग्स पेयड ट्रैन्जेक्शन्स ऑफ दी बास इचिडया क्रोरियेयटल कान्फरेन्स फिफ्टीन्थ सेशन, बम्बई, १६४६, ए० २७१ से

की अनुमति थी, एक ही जगह नहीं। श्रे कियों के सहस्थों की शायद बाजार का कर नहीं देना पहला था। राजकर केवल महल में राजा के पात अथवा उस काम के लिए नियुक्त किसी कर्मचारी के पास लाया जाता था, दूसरे के पास नहीं। दूसरे देत से आये हुए व्यापारी की, कानून की निमाह में, वे अधिकार नहीं ये जो उस देश के व्यागारियों को थे। डेंक्ल चतानेवाते और नीत निकालनेवाले की की कर नहीं देना पढ़ता या। बावली भरनेवाले खीर स्वाले से किसी तरह की बेगारी नहीं ली जा सकती थी। घर में अपना दूकान पर काम करनेवाले व्यक्ति अदालत की मुद्दर, पत्र और पूत से तभी बुखवाये जा सकते ये जबकि उनपर फीजदारी का मुक्ड्मा हो। देवश्या, यज्ञ और विवाह में लगे हुए लोगों को जबरदस्ती बदालत में नहीं बुलवाया जा सकता था। कर्जदार की जमानत हो जाने पर उसे इथकदी नहीं लग सकती थी, न उसे अदालत के पहरे में ही रवने की अनुमति थी। आवाद और पूस में उन गोरामों की जाँच होती थी जहाँ अन्त भरा जाता था। लगता है कि इनपर सवा क्यया धर्माहा देना पड़ता था। विना राजकर्मचारियों की मुजना दिये हुए अगर पोतेदार धर्मादा वनुल करके अन्न देव देता या तो उसे शुल्क का अठगुना दग्ड भरना पहता था। लगता है कि कोई सरकारी कर्मनारी हर पाँच दिन पर राजकर की वसूली जमा करता था। ऐसा न करने पर उसे छु: स्पर्य का द्रवह लगता था और शायद चवन्नी धर्मादा । ऐसा माजून पहता है कि प्रथम कुलिक ( जिसे लेख में उत्तर-कुलिक कहा गया है ), जब नापने और जोखने के उम्बन्ध का कोई मुकदमा होता या तब अदालत के बाहर नहीं जाने पाते थे। उन्हें यह भी आवश्यक होता था कि अदालत के तीन बार बुलाने पर वे अवस्य वहाँ हाजिर हों। ऐसा न करने पर सवा दो रुपये दसह लगते थे। नकती रुपये बनानेवाले की सवा छ: ६पये दगड लगते थे। लगता है कि नील बनानेवाले की तीन रुपये कर में भरते पहते ये और उतना ही तेलियों को भी। जो व्यापारी एक बरस के लिए बाहर जाते थे उन्हें अपने देश में बापस आने पर कोई कर नहीं देना पड़ता था, पर बार-बार बाहर जाने पर उन्हें बाहर जाने का कर भरना पहता था। माल से भरी नाव का किराया और शुल्क बार्ड रुस्ये होता या और उत्तर धर्मादा सवा स्वयं लगता था। मैंस और ऊँट के बोम पर सवा पाँच क्पवा धर्मादे के संग लगता था। बैल के बोम पर ढाई रुपवा, गदहे के बोम पर सवा रुपया धर्मादे के साथ और गठरियों पर सवा रुपये कर लगता था और जिन अँकुवें पर वे लटकाई जाती थीं उनपर चार आता । तो फत्र की गठरियों पर दो विशोषक मासूल धर्मादे के साथ लगता था। एक नाय थान का कर तीन रुपया लगता था। सूबी-गीली लकवी से भरी-पूरी नाव का मासूज सवा रुपये धर्माद के साथ होता था। बॉस-भरी नाव का धर्माद के संग मानूल सवा रुखा होता था। अपने बिर पर धान उठाकर ले जानेवाले को किसी तरह का कर नहीं देना पड़ता था। जीरा, धनिया, राई इत्यादि दो पतर, नसूने के लिए, निकाल लिये जाते थे । विवाह, यह, उत्सव के समय कोई शुक्क नहीं लगता था। गय-भरी नाव पर पाँच क्ष्या सासूच और सबा रुपये धर्मीरा लगता था। छायर बाड-भरी नाव पर धर्मीदे चहित चवा रुखा मानून लगता था। बीचु नाम की महिरा पर उदका एक चीवाई गाग मागूल भरना होता था। छोपी, कीली, और मोचियों की अपनी वस्तुओं के मूल्य का शायद आधा, कर में दे देना पहता बा। लोहार, रथकार, नाई और कुम्हार से जनरदस्ती बेनारी ली जा सकती थी।

उपयु क आचारपात्रस्थिति से इमें व्यापार के कई पहलुओं का ज्ञान होता है। लगता है, व्यापारियों ने अदालत से अपनी रखा करने का पूरा बन्दोबस्त कर लिया था। इमें यह भी पता लगता है कि व्यापार पर उस समय मासूल की क्या दर थी। यह भी मालूम पड़ता है कि व्यापारियों से मासूल के साथ-साथ धर्मादा भी वसूल किया जाता था। छीपी, कोली इत्यादि कारीगरों से गहरा राजकर वसूल किया जाता था।

जम्बृद्वीपप्रज्ञिति में, जिसका समय शायद गुप्तकाल काल हो सकता है, तथा महा-वस्तु में भी श्रनेक श्रेणियों का उल्लेख है। हम महावस्तु की श्रेणियों का वर्णन कर श्राये हैं। जम्बृद्वीपप्रज्ञित में श्रठारह श्रेणियों का उल्लेख है। बौद्ध-साहित्य में श्रठारह श्रेणियों का उल्लेख तो श्राता है, पर उनके नाम नहीं श्राते। वे श्रठारह श्रेणियों इस प्रकार हैं।— (१) कुम्हार, (१) रेशम बुननेवाला (पट्डल्ला), (१) सोनार (सुवर्णकार), (१) रसेह्या (सुवकार), (१) गायक (गन्धव्य), (१) नाई (कासवग), (७) माला-कार, (६) कच्छकार (काछी), (१) तमोली, (१०) मोची (चम्मयरु), (११) तेली (जन्तपीलग), (१२) श्रंगोछे बेचनेवाले (गंछी), (१३) कपड़े छापने-वाले (छिम्प), (१४) ठठेरे (कंसकार), (१५) दर्जी (सीवग), (१६) ग्वाले (गुआर), (१५) शिकारी (मिल्ल) तथा (१६) मछुए।

गुप्तयुग के साहित्य में अक्सर व्यापार की बहुत बहाई की गई है। पंचतन्त्र में बहुत-से व्यवसायों को बताने के बाद व्यापार की इसलिए तारीफ की गई है कि उससे धन और इज्जत, दोनों भिलती थी। व्यापार के लिए माल सात विभागों में बाँटा गया है; यथा— (१) गन्धी का व्यवसाय (गन्धिक व्यवहार), (२) रेहन-बहे का काम (निजेप-प्रवेश), (३) पशुओं का व्यापार (गोष्ठीकर्म), (४) परिचित प्राहक का आना, (५) माल का भूठा दाम बताना, (६) भूठी तौल रखना और (७) विदेश में माल पहुँचाना (देशान्तर-भारडनयनम्)। गन्धी के व्यापार की इसलिए तारीफ की गई है कि उससे काफी फायदा मिलता था। महाजन नित्य मनाया करते थे कि कैसे जमा करनेवाला मरे कि उसका माल गायब हो जाय। पशु के व्यापारी सोचते थे कि उसके पशु ही उसकी सम्पत्ति हैं। व्यापारी सोचता था कि परिचित प्राहकों के आने पर सौदा अच्छा विकेगा। चोर-व्यापारी भूठी तौल में मजा लेता था।

विदेशी व्यापार पर दो सो से तीन सो तक प्रति बार फायदा होता था। इस उन्नत व्यापार के लिए सहकों के प्रवन्ध की आवश्यकता थी। ग्रस्युग में, लगता है, सहकों के प्रवन्ध के लिए एक अधिकारी होता था। उसके काम का तो हमें पता नहीं, पर यह माना जा सकता है कि वह यात्रियों की देख-रेख करता था और उन्हें सीमान्त-प्रदेश के दुश्मनों से बचाता था। यशोवर्मन के नालन्दा के शिलालेख से पता चलता है कि उसके तिकिन (तिगिन) नाम का एक मन्त्री मार्गपित था । तिगिन शब्द से मालूम पड़ता है कि वह शायद कोई तुर्क रहा होगा।

हम ऊपर देख श्राये हैं कि गुप्तयुग में गुप्त नरेशों की सेनाएँ बराबर मार्गी पर इधर से उधर जाती रहती थी। इस युग में कूच करती हुई सेना का बहुत ही सुन्दर वर्र्यन बाग्र के

१. जम्बूद्वीपप्रज्ञसि, ३, ४३, ए० १६३-६४

र. पंचतन्त्र, ए० ६ से, बम्बई १६१०

<sup>. .</sup> १. प्रिमाफिया इविडका, २०, ४१

ह्यं बरित में दिया हुआ है। ह्यं, क़्लोनचार करने के बाद, कपने पहनकर गदी पर बैठ गये। लोगों में इनाम बॉटने के बाद उन्होंने कैदियों की छोड़ देने की आज्ञा दी और अधजयकार के साथ सेना-सहित चल पने। सेना की कुच सरस्वती नहीं के पास एक बने मन्दिर से शुरू हुई। यहाँ गाँव के महत्तर की प्रार्थना पर उन्होंने सेना की कुच करने का हुक्म दिया।

रात का तीसरा पहर बीतते ही कृच के नमाई बजने लगे। नगाई पर आठ चोटों से सेना को यह बता दिया गया कि तसे आठ कोस जाना था। नगाई को गई गहाइट के साथ ही अजीव गई बसे मच गई। कर्म बारी उठा दिये गये और सेनाजीतयों ने पाटिपतियों को जगा दिया। हजारों मराालें जला दी गई और सेनापति की कठोर आजा से अरवारोही आँख मलते हुए उठ बैठे। हाथीलानों में हाथी और पुक्ताल में घोडे जान उठे। तम्बु-क्ताल खड़ा करनेवाले करीशों (एहचिन्तक) ने रावटियों (पटकुटी), कनातें (कायण्पट), मगड़प और वितान लपेट लिये। मालखाने के अध्यदों ने धालियों, कटोरे और इसरे सामान हाथियों पर लाद लिये। मोडी-ताजी कुटनियों चड़ी मुश्किल से चज़ रही थीं। कट बजनना रहे थे। सम्ब्रान्त स्त्रियों गाडियों पर चल रही थीं और घोडे पर चढ़ी हुई राजसेविकाओं के आगे पैदल सिपाई। चल रहे थे। बहातुरों ने कृच करने के पहले अपने मस्तक पर तिलक कर लिये थे। चड़े-बड़े तेनापति खूब सजे-सजाये बोडों पर चल रहे थे। बीमारी से बचने के लिए घोडों के मुनड में बन्दर रख दिये गये थे। चलने के पहले हिन्यों ने हाथियों पर चित्र खींच रिये थे। फीन के चलने के बाद कुछ बरमाशों ने पीछे बचा हुआ खनाज लूट लिया। गाडियों और बैलों पर नौकर चल रहे थे। क्यापारियों के बैल शोर-ग्रल से भड़क गये। लीग टाँगमों की तारीफ कर रहे थे। कहीं-कहीं खर्चर गिर पड़े।

कूच करने की वड़ी में बड़े सरदार हाथियों पर चड़े घे तथा उनके साथ हथियार-बन्द शुड़सवार चल रहे थे। ठीक सुयोंदय के समय कूच का शांव बजा और राजा की सवारी एक हथिनी पर निकली। लोग भागने लगे। हथिनी आसाबरदारों से धिरकर आगे बढ़ने लगी। राजा, लोगों के अभिवादन, हैंसकर, खिर हिलाकर अथवा पूज-ताझ करके स्वीकार करने लगे।

सबके बाद बाजे बजने लगे और आगे-आगे जमर और छजों की भीड़ बड़ी। लोग बात करने लगे—'बड़ो बेटा, आगे।' 'अरे भाई, तुम पीड़ो क्यों पड़े हो ?' 'लीजिए, भागनेवाता थोड़ा है।' 'क्यों तुम लेंगड़े की तरह मचक रहे हो ? देखते नहीं कि हरील हमपर टूट रहा है। 'अरे निर्दंश बदमारा, केंट क्यों बढ़ाये जा रहा है, देखता नहीं, एक लक्का पड़ा है।' दोस्त, रामिल, इस बात का ज्यान रजना कि कहीं धूल में गिर न जाको।' 'ओ बेहू दे, देखता नहीं कि सत्त, का बोरा पट गया है ? जरदी क्या है, सीचे से चल!' 'अरे बेल, अपना रास्ता लों कि सत्त, का बोरा पट गया है ? जरदी क्या है, सीचे से चल!' 'ओ तेरी हथिनी हाथियों में घुसना चाहती है।' 'ओ, मारी बोरा एक सरफ मुक गया है। जिससे यत्त गर रहा है, किर भी त, मेरा चिकताना नहीं छनता।' 'त, खन्दक में चला जा रहा है, जरा स्थाल कर!' 'ओ लीरवाले, तेरा मेटा टूट गया है ? 'ओ काहिल, रास्ते में गर्का जरा स्थाल कर!' 'ओ लीरवाले, तेरा मेटा टूट गया है ?' 'ओ काहिल, रास्ते में गर्का चूसना।' 'चुप रह बेल।' 'ओ गुलाम, कितनी देर तक बेर जुनता रहेगा?' 'हमें बहुत रास्ता ते करना है। ओ दोशक, त ककता क्यों है ? एक बरमादा के लिए पूरी फीज कही रास्ता ते करना है। आरे दोशक, त ककता क्यों है ? एक बरमादा के लिए पूरी फीज कही रास्ता ते करना है। आरे दोशक, त ककता क्यों है ? एक बरमादा के लिए पूरी फीज कही

१. इपंचरित, ए॰ २७३ से

हुई है। 'श्ररे बुड्बे, देव, श्रांगे सहक बड़ी ऊवड़-वावड़ है, कहीं शाकर का बरतन न तोड़ देता।' 'गंडक, श्रान्त की गहरी लरान है, बैत उसे डो नहीं सकता।' 'श्ररे, जल्ही से बढ़कर खेत से थोड़ा चारा काट ले, हमारे जाने पर कौन पूछ करनेवाला है।' 'श्ररे भाई, श्रपने बैल दूर ख, खेत पर खवारे हैं।' 'श्ररे, गाड़ी फॅंस गई; उसे निकालने के लिए एक मजबूत बैल जोत।' 'पागल, तू श्रीरतों को कुचल रहा है! क्या तेरी श्राँखें फूट गई हैं १' 'श्ररे बदमाश महावत, तू क्यों मेरे हाथी की सूँड से खिलवाड़ कर रहा है।' 'श्ररे जंगली, कुचल दे उसे।' 'श्ररे भाई, तुम कीचड़ में किसल रहे हो।' 'श्ररे दीनबन्ध, जरा बैल को कीचड़ से निकालने में मदद करो।' 'श्ररे लड़के, इस तरफ से चल, हाथियों के दल में से निकलने की गुज़ाइश नहीं है।'

इथर शोहदे तो लश्कर का छोड़ा हुआ खाना उड़ा रहे थे, उथर बेचारे गरीब सामन्त बैलों पर चढ़े अपनी किस्मत को रो रहे थे। राजा के बरतन मजदूर हो रहे थे। रसोईखाने के नौकर जानवर, चिड़िया, छाड़ के बरतन और रसोईखाने के बरतन हो रहे थे।

जिन देहातियों के खेतों से होकर फौज गुजरती थी, वे डर जाते थे। बेचारे दही, गुड़, खाँड और फूल लाकर अपने खेतों के बचाने की प्रार्थना करते थे और वहाँ के अधिकारियों की निन्दा अथवा स्तुति करते थे। कुछ राजा की बड़ाई करते थे तो कुछ अपनी जायदाद के नष्ट होने से डरते थे। हर्ष की से ना का चाहे जितना बल रहा हो, इसमें शक नहीं कि उसमें अनुशासन की कमी थी और शायद इसीलिए उसे पुलकेशिन द्वितीय से हार खानी पड़ी।

गुप्तयुग में चीन खौर भारत का सम्बन्ध पहले से भी खिक दढ़ हुआ। हमें पता है कि शायद चीन और भारत का सम्बन्ध ६१ ई० में खारम्भ हुआ जब हान राजा मिंग ने परिचम की खोर भारत से बौद्ध भिन्नु बुलाने के लिए दूत भेजे। धर्मरिन्नित खौर कश्यपमातंग भारत से खनेक प्रन्थों के साथ खाये खौर चीन में प्रथम बिहार बना ।

दिच्चिए-चीन का भारत के साथ सम्बन्ध तो शायद ईशा-पूर्व दूसरी सदी में ही हो चुका था। पर बाद में बौद्धधर्म के कारण यह सम्बन्ध और बढ़ा।

जैसा हम पहले देख आये हैं, हान-युग से, चीन से भारत की सहकें मध्य-एशिया होकर गुजरती थीं। मध्य-एशिया में भारत और चीन, दोनों ने भिज्ञकर एक नवीन सभ्यता को जन्म दिया। जिस प्रदेश में इस नवीन सभ्यता का विकास हुआ, उसके उत्तर में तियानशान, दिचिए में कुनलुन, पूर्व में नानशान और परिचम में पामीर हैं। इन पर्वतों से निर्यां निकलकर तकलामकान के रेगिस्तान की ओर जाती हुई धीरे-धीरे बाजू में गायब हो जाती हैं। भारत के प्राचीन उपनिवेश इन्हों निर्यों के दूनों में बसे हुए थे। जैसा हम ऊपर देख आये हैं, मध्य-एशिया में, जुषाए-युग में, बौद्धवर्म का प्रचार हुआ। काश्मीर और उत्तर-पश्चिमी भारत के रहनेवाले भारतीय खोतान और काशगर की ओर बढ़े, और वहाँ छोटे-छोटे उपनिवेश बनाये जिनके वंशज अपने को भारतीय वहने में पर्व मानते थे और जिन्हें भारतीय सभ्यता का अभिमान था।

गुत्रयुग में, पहले की ही तरह, मध्य-एशिया का रास्ता काबुल नदी के साथ-साथ हिड़ा, नगरहार होता हुआ बाम्यान पहुँचता था। बाम्यान से रास्ता बलख चला जाता था, जैसा हम पहले देख आये हैं। यहाँ से एक रास्ता मुख्य होता हुआ सीर दिरया पार करके ताशकन्द पहुँचता

१. बागची, इखिडवा ऐसड चाइना, ए० ६-७, बम्बई, १६५७

था और बहाँ से पश्चिम की खोर चलता हुआ तिवानशान् के दरों से होकर उचतुरकान पहुचता था। वृत्तरा रास्ता बद्दवर्गों और पानीर होते हुए काशगर पहुँचता या। भारत और काशगर का सबसे खोंता रास्ता विन्धु नहीं की उपरती थारी में होकर है। यह रास्ता विज्ञियट और यासीन नदी की याटियों से होता हुआ ताराकृत्यन पहुँचा। है, जहाँ चउसे दूसरा रास्ता आकर मिल जाता है। काशगर पहुँच कर मध्य-एशिया का रास्ता किर दो शालाओं में बँड जाता था। दक्किनी रास्ता तारोम की इन के साथ-पाघ चत्रता था। इस रास्ते पर काशगर, वारकरर, खोजान और नीया के समृद्ध राज्य और बहुत-से खोडे-खोडे भारतीय उपनिवेश थे। यहाँ के बाशिन्दे अधिकतर ईरानी नत्त के ये जिनमें भारतीयों का समावेश हो गा। था। जीतान ती शायद अशोक के समय में ही भारतीय क्यनिवेश वन चुका था। यहीं गीनती विहार नाम का मध्य-एशिया में सबसे बड़ा बौद-दिहार या जितमें अनेक चीनी यात्री बीद वर्म की शिदा पाने अति थे। मध्य-एशिया के बत्तरी रास्ते पर चय-तुरकान के पान भक्क, कूबी, अपन (काराशहर) और तुरफान पहते थे। फूची के प्राचीन शांध हों के सुवर्ष्यपुष्य, हरदेव, सुवर्ष्यदेग इत्गादि भारतीय नाम थे। कूची भाषा भारोशीय भाषा की एक स्वतन्त्र शाजा थी।

मध्य-पशिया के उत्तरी और दिख्णी मार्ग यशव के फाटक पर मिनते थे। उसी के कुछ ही

पास तुनहुआंग की प्रसिद्ध गुफाएँ ची जहाँ चीन जानेवाले बीद्ध यात्री आकर ठहरते थे।

जिस समय भार ीय व्यापारी और बौद मिचु अनेक कठिनाइयों को सहते हुए मध्य-पृशिया से चीन पहुँच रहे थे, वही युग में भारतीय नाथिक भलव-पृशिया के साथ अपना क्यापारिक स्त्रीर सांस्कृतिक सम्बन्ध बड़ा रहे थे। हम ऊपर देत आये हैं कि कृपाण-युग में भारतीय व्यापारी सुवर्ग्यभूमि में जाकर बडने लगे थे। गुत्युव में श्रीर अधिक संख्या में भारतीय मलब-पशिया और हिन्दचीन में जाने लगे।

ईसा की श्राथमिक शताव्दियों में भारतीय भूतंस्थापकों ने मुद्दर-पूर्व में अनेक उपनिवेश स्थापित किये जिनमें फूनान, चम्पा और श्रीविजय मुख्य थे। फूनान में कम्बुज स्थीर स्थाम के कुछ भाग व्या जाते ये और उसकी स्थापना वहीं की रानी से विवाह कर बाहाया कीरिडन्य ने की थी । ईसा की छठी खदी में फुनान की आबार मानकर भारत से नये आनेवाले भूगंरबापकों ने कम्बुज की स्थापना को । अपने सुवर्गा-युग में कम्बुज में आधुनिक कम्बुज, स्वाम और अमल-बगत्त की इसरी रियायतों के भाग आ जाते थे।

ईसा-पूर्व दूसरो सदी में जन्या, यानी, आधुनिक अनाम की भी नींन पड़ी। जम्या का चीन के साय, जल और स्थल, दोनों से ही सम्बन्ध था। कम्बुल धीर चम्पा, दोनों ही बहुत कालतक भारतीय संस्कृति के आभारी रहे। संस्कृत वहाँ की राजभाषा हो गई और ब्राह्मण-धर्म वहाँ का धर्म।

मलय आयडीप के दक्षिण, समुद्र में, जावा तथा समात्रा के पूर्वी किनारे पर, धीविजय-राज्य इतिहास में बहुत प्रसिद्ध हुआ। श्रीविजय के विस्तृत राज्य में मलय-पायद्वीय, जावा इत्यादि प्रदेश शामिल थे। इमें फाहियन से पता लगता है कि पाँचवीं सदी में सबदीप हिन्दू-धर्म का केन्द्र था। बौद्धभर्म वहाँ छठी सदी में चीन जानेवाले बौद्ध मिलुओं द्वारा लाया गया।

 सातवीं धरी से, जावा का नाम इटकर श्रीविजय का नाम बा जाता है। श्रीविजय के राजाओं ने भारत और चीन के संग बराबर सम्बन्ध रखा। इस्तिम से इमें पता लगता है कि

की विजय में बीद और जासए-प्रन्यों की पड़ने का प्रवन्य था।

चीनी यात्रियों के यात्रा-विवरण से हमें पता लगता है कि भारत से हिन्द-एशिया और चीन तक बराबर जहाज चतते रहते थे तथा इस मार्ग का बौद्ध यात्री और भारतीय व्यापारी, दोनों ही समानहप से उपयोग करते थे। सातवीं खदी के मध्य में, जब मध्य-एशिया पर से चीन का अधिकार हट गया, तब, भारत के संग उसका सीधा सम्बन्ध केवल समुद्द-मार्ग से रह गया।

हमें बौद्ध-साहित्य से पता लगता है कि गुन्नयुग में भी भरुकच्छ, सुपारा और कल्याण (भारत के पश्चिमी समुद्रतट पर) तथा ताम्रलिप्ति (पूर्वी तट पर) बड़े बन्दरगाह थे। क्रिंथमीं ईिएडकीम्राएस्टम अपने अन्य किरिचयन टोपोम्रेफी (छठी सरी) में बतलाते हैं कि उस युग में सिंहल समुद्री व्यापार का एक बड़ा भारी केन्द्र था और वहाँ ईरान और हव्या से जहाज आते थे। चीन और दूसरे बाजारों से वहाँ रेशमी कपड़े, अगर, चन्द्रन और दूसरी चीजें आती थीं जिन्हें सिंहल के व्यापारी मालाबार और कल्याण भेज देते थे। उस युग में कल्याण का बन्दरगाह ताँबा, तीक्षी और बहुत अच्छे कपड़ों के लिए प्रसिद्ध था। सिंहल से जहाज सिन्धु के बन्दरगाह में जाते थे जहाँ कस्तूरी, एरएडी और जग्रमासी का व्यापार होता था। सिन्ध से जहाज सीचे ईरानी, हिमयारी तथा अद्रुलिस के बन्दर में भी जाते थे। इन प्रदेशों की उपज सिंहल आती थी। कॉसमॉंड ने निम्नलिखित बन्दर में भी जाते थे। इन प्रदेशों की उपज सिंहल आती थी। कॉसमॉंड ने निम्नलिखित बन्दर गाहों का उल्लेख किया है—सिन्दुस (सिन्धु), ओरोंहोथा (सौराष्ट्र), किल्लयाना (कल्याण्), सिबोर (चौल) और माले (मालावार)। उस समय के बहे-बहे बाजारों में पातों, मंगरोथ (मंगलोर), सलोपतन, नलोपतन और पौडुपतन थे, जहाँ से मिर्च बाहर भेजी जाती थी। भारत के पूर्वी समुद्रतट पर मरल्लो के बन्दरगाह से शंख बाहर जाते थे तथा कावेरीपद्रीनम् के बन्दरगाह से अलबांडेनम्। इसके बार, लेखक लवंग-प्रदेश और चीन का उल्लेख करता है।

हम ऊपर कह आये हैं कि गुप्तयुग में हिन्द-एशिया के लिए 'द्वीपान्तर' शब्द प्रचित हो चुका था। ईशानगुरुदेवपद्धित से हमें पता लगता है कि भारतीय बन्दरगाहों में द्वीपान्तर के जहाज बराबर लगा करते थे। र

स्थल और जलमार्ग से बहुत व्यापार बढ़ जाने पर भी यात्रा की तो वही कि किनाइयाँ थीं, जैसी पहले। फाहियान, जिसने भारत की यात्रा ३६६ ई० से ४१४ ई० तक की, समुद्रयात्रा की कि किनाइयों का उल्लेख करता है 3। सिंहल से फाहियान, ने एक बढ़ा व्यापारी जहाज पकड़ा जिसपर दो सौ यात्री थे और जिसके साथ एक छोटा जहाज बँधा था कि किसी आकिस्मक दुर्धटना के कारण बढ़े जहाज के नष्ट होने पर वह काम में आ सके। अनुकूत वायु में वे पूर्व की ओर दो दिनों तक चले; इसके बाद उन्हें एक त्कान का सामना करना पढ़ा जिससे जहाज में पानी रसने लगा। व्यापारी इसरे जहाज पर चढ़ने की आतुरता दिखाने लगे, लेकिन दूसरे जहाज के आदिमयों ने, इस डर से कि कहीं दूसरे अपनी बड़ी संख्या से उन्हें दबोच न लें, फौरन अपने जहाज की लहासी काट दी। आसन्त मृत्युभय से व्यापारी भयभीत हो गये और इस डर से कि कहीं वूसरे अपनी बड़ी संख्या से उन्हें दबोच न लें, फौरन अपने जहाज की लहासी काट दी। आसन्त मृत्युभय से व्यापारी भयभीत हो गये और इस डर से कि कहीं जहाज में पानी न भर जाय, वे अपने भारी माल को जल्दी से समुद्र में फैंकने लगे। फाहियान ने भी अपना घड़ा, गड़ आ, और जो भी कुछ हो सका, समुद्र में फैंक दिया,

१. मैक्कियडल, नोट्स फ्रॉम ऐन्शेन्ट इचिडया, ए० १६० से

र. मेमोरियल सिलवाँ लेवी, पृ० ३६२-३६७

३. गाइल्स, दी द्रैवेल्स आफ् फाहियान् , केम्बिज यूनीवसिंटी प्रेस, १६२६

सैकिन उसे इस बात का भय था कि व्यापारी कहीं उसकी पुस्तकों और स्विया न फेंक दे। इस भय से रचा पाने के लिए उसने कुझानियन् पर अपना ज्यान लगाया और अपना जीवन चीन के बौद्धसंघ के हाथों में रखने का संकल्प करते हुए कहा—'मैंने वर्म के लिए ही इतनी दूर की यात्रा की है। अपनी प्रचएड शक्ति है, आशा है, आप सुने बाता से सकुशत लौटा दें।'

तेरह रात और दिन तक हवा बलती रही। इतके बाद वे एक हीर के किनारे पहुँचे और यहाँ, भाटा के समय, बन्हें जहाज में उस जगह का पता लगा जहाँ से पानी रसता था। यह खेर फौरन बन्द कर दिया गया और उसके बाद जहाज पुन: यावा पर चल पदा।

"तमुद्र जल-डाकुओं से नरा है और उनसे भेंड के मानी एत्यु है। एमुद्र इतना बढ़ा है कि उसमें पूरव-पिट्डम का पता नहीं चलता; केवल सूर्य, चन्द्र और नक्त्रों की मितिबिधि देखकर जहाज आगे बढ़ता है। बरधाती मीसम की हवा में हमारा जहाज वह चला और अपना ठीक रास्ता न रख सका। रात के अविवार में, टकराती और आग की लपड़ों की तरह चकाचींच करनेवाली लहरों, विशाल कलुओं, समुदी गोहों और इसी तरह के भीषण जल-जन्तुओं के सिवा और कुछ नहीं दों अपवता था। वे कहाँ जा रहे हैं, इसका पता न लगने से ज्यापारी पस्तिहम्मत हो गये। समुद्र की गहराई से जहाज को कोई ऐसी जगढ़ भी न मिली जहाँ वह नांगर-शिला डालकर के करने। जब आकाश साफ हुआ तब उन्हें पूरव और पश्चिम का जान हुआ और जहाज पुनः ठीक रास्ते पर आ गया। इस बीच में खगर जहाज कहीं जलगत शिला से टकरा जाता तो किसी के बचने की सम्भावना नहीं थी।"

इस तरह यात्रा करते एव लोग जाता पहुँ ने। वहाँ त्राहाण-धर्म की जन्ति भी धौर धौदधर्म की अवनति। पाँच महीने वहाँ रहने के बाद, फाहियान एक ६सरे वहे जहाज पर, जिस-पर २०० यात्री भरे थे, सवार हुत्रा। सब लोगों ने अपने साथ पचास दिनों तक का सीथा-सामान ते लिया था।

कैएटन पहुँचने के लिए जहाज का एल उत्तर-पूरव में कर दिवा गया। उस रास्ते पर चलते चलते, एक रात उन्हें गहरे त्कान और पानी का सामना करना पड़ा। इसे देखकर षर लौटनेवाले व्यापारी बहुत डरे, लेकिन फाहियान ने फिर भी कुबानियन और चीन के मिलू-संघ की याद की और उन्होंने अपनी शक्ति का उसे बल दिया। इतने में संबंदा हो गया। जैसे ही रोशनी हुई कि बादायों ने बापस में सलाह करके कहा- 'बहाज पर इस अमग्र के कारण ही यह दुर्गति हुई है और हमें इस कठिनाई का सामना करना पदा है। हमें इस भिच्न की किसी टारू पर उतार देना चाहिए। एक आदमी के लिए सबकी जान खतरे में डालना ठीक नहीं।' इसपर फाहियन के एक संरक्षक ने जवाब दिया-'अगर आप इस मिस्नु की किनारे उतार देना चाहते हैं तो मुक्ते भी आपको उसके साथ उतारना होगा; अगर आप ऐसा नहीं करना चाइते तो मेरी जान ले चकते हैं, क्योंकि, मान लीजिए, आपने इन्हें उतार दिया, तो मैं चीन पहुँचकर इसकी सबर वहाँ के बौद्ध राजा को दूँगा। इसपर ब्राह्मण घवरावे स्वीर फाहियान को उसी समय उतार देने की उन्हें हिम्मत नहीं पड़ी। इसी बीच में व्याकाश में बाँचेरा झाने लगा और निर्यामक की दिशाज्ञान भूल गया । इस तरह ने सत्तर दिनों तक बहते रहे । सीवा-सामान और पानी समाप्त हो गया। खाना बनाने के लिए भी समुद्र का पानी लेना पड़ता था। मीठा पानी आपत में बॉट लिया गया और हर मुसाफिर के हिस्से में केवल दो पाइलट पानी आया। जब सब खाना-पानी समाप्त हो गया तब ब्यापारियों ने श्रापस में सलाह की-'कैएटन की यात्रा

की साधारण समय पचास दिन का है; हम इस अवधि के उत्पर बहुत दिन बिता चुके हैं। ऐसां पता चलता है कि हम रास्ते के बाहर चले गये हैं।' इसके बाद उन्होंने उत्तर-पश्चिम का रुव किया और बारह दिनों के बाद शान्तु ग अन्तरी ग के दिल्ला में पहुँच गये। यहाँ उन्हें ताजा पानी और सन्जियाँ मिली।

जैसा हम उत्पर कह आये हैं, गुप्तयुग और उसके बाद भी भारतीय संस्कृति का मध्य-एशिया और चीन में प्रसार करने का मुख्य श्रेय बौद भिच्नुओं की था। सौभाग्यवर, चीनी भाषा के त्रिपिटक से ऐसे भिच्नुओं के चरित्र पर कुछ प्रकाश पहता है जिससे पता लगता है कि उनका उत्साह धर्म-प्रसार में अक्ष्यनीय था। कोई कि उनके उन्हें आणे बढ़ने से रोक नहीं सकती थी। इनमें से कुछ प्रधान भिच्नुओं के पर्यटन के बारे में हम कुछ कह देना चाहते हैं।

गुप्तयुग में धर्मयशस् एक करमीरी बौद्ध मिलु, मध्य-एशिया के रास्ते, ३६७ से ४०१ के बीच, चीन पहुँचे। तमाम चीन की सैर करते हुए उन्होंने बहुत-से संस्कृत-प्रन्य चीनी में अनुवाद किये। पुष्यत्रात नाम के एक इसरे बौद्ध मिलु ३६८ और ४१५ के बीच चीन पहुँचे और अनेक बौद्ध प्रन्थों का उन्होंने चीनी भाषा में अनुवाद किया।

गुप्तयुग में भारत से चीन जानेवालों में कुमारजीव का विशेष स्थान था। इनके पिता कुमारदत्त, करमीर से कूचा पहुँचे और वहाँ के राजा की बहन से विवाह कर लिया। इही माता से कुमारजीव का जन्म हुआ। नौ वर्ष की अवस्था में, वे अपनी माता के साथ करमीर आपे और वहाँ बौद्ध-साहित्य का अध्ययन किया। करमीर में तीन वर्ष रहने के बार कुमारजीव अपनी माता के साथ काशगर पहुँचे। वहाँ कुछ दिन रहने के बार, वे तुरफान पहुँचे। ३०३ ई० में कूचा चीनियों के अधिकार में आ गया और कुमारजीव बनरी बनाकर लांगचाउ लाये गये। वहीं वे लीकुआंग के साथ ३६० ई० तक रहे। बाद में, वे चांगतांग चले गये और वहीं उनकी सत्यु हुई रे।

एक दूसरे बौद्ध भिन्नु, बुद्धयशस्, घूमते-घामते करभीर से काशगर पहुँचे जहाँ उन्होंने कुमारजीव को विनय पढ़ाया । कूचा की विजय के बाद वे काशगर से कहीं चले गये और, दस बरस बाद, फिर कूचा पहुँचे । वहाँ उन्हों पता लगा कि कुमारजीव कृत्यांग में हैं । वे उनसे भिन्ने के लिए रात ही को निकल पड़े और रेगिस्तान पार करके कृत्यांग पहुँचे । वहाँ उन्हें पता लगा कि कुमारजीव चांग्गांन, चले गये । ४१३ ई० में वे कश्मीर लौट आये 3 ।

गौतम प्रशास्त्रि बनारस के रहनेवाले थे। वे, मध्य-एशिया के रास्ते, ४१६ ई० में छोयंग् पहुँचे। उन्होंने ४३८ और ४७३ ई० के बीच बहुत-से प्रन्थों का चीनी भाषा में यानुवाद किया । उपस्त्र्य उज्जैन के राजा के पुत्र थे। वे ४४६ ई० में दिक्कण-चीन पहुँचे। किंग्लिंग् में उन्होंने चीनी भाषा में कई प्रन्थ ब्रानुवाद किये। ४४८ ई० में वे खोतन पहुँचे ।

जिनगुप्त गन्धार के निवासी ये और पुरुषपुर में रहते थे। बौद्धधर्म का अध्ययन करने के बाद, सत्ताईस वर्ष की उम्र में, वे अपने गुरु के साथ बौद्धार्म का प्रचार करने निकल

सी॰ सी॰ बागची, ल कैनों नुधीक आं चीन १, ए० १७४-१७७

२. वही, पु॰ १७६-१८५

<sup>₹,</sup> वही, पृ० २०० २०३

थ. वही, पू० २६१

रे. वही, पु॰ २६१-२६६

पने। किपश में एक शान रहने के बाद, वे हिन्दुक्श के परिचम पाद की पार करके स्वेतह लों के राज्य में पहुँचे और दहाँ से तासक रमन होते हुए लोनान पहुँचे। यहाँ कुछ दिन ठहरकर वे चांग्यात (शिनियक में ) पहुँचे। रास्ते में जिनशुप्त को अनेक किनाइयाँ चठानी पड़ी और चनके साथियों में से अधिक तर भूत-पाश से मर गये। ४४६-४६० में वे चांग्यान पहुँचे कहाँ रहकर उन्होंने अनेक प्रत्यों का चीनी भाषा में अदुवाद किया। बाद में वे उत्तर-परिचमी भारत को लौड आये और दस बरस तक वे कायान तुकों के साथ रहे। ४०४ ईंक में वे पन: चीन लौड गये।

बुद्धभद किप तयस्तु के रहनेवाति थे। तीय वर्ष की अवस्था में, बौद्धधर्म का पूरा ज्ञान प्राप्त करके, सन्दिनि अपने साथी संस्थत के साथ यात्रा करने की सोची। कुछ दिन करमीर में रहने के बाद, वे संय द्वारा चीन जाने के लिए चुने गये। फाहियान के साथी वेथेन के साथ ये चूनते-पामते पामीर के रास्ते से चीन में पहुँचे। उनकी जीवनों में इस बात का उल्लेख है कि वे तांग्किंग् पहुँचे थे। शायद वे आक्षाम तथा ईरावदी की उपरली पानों और युनान के रास्ते बहाँ पहुँचे होंगे। जो भी हो, तांग्किंग् से बन्होंने चीन के लिए जहाज पकथा। राजा से अनवन होने के कारण, चन्हें दिख्या-चीन छोड देना पड़ा। यहाँ से वे परिचम में कियांग्लिन पहुँचे, जहाँ उनकी युवानपाउ (४२०-४२२) से भेंड हुई और वसके निमन्त्रण पर वे नानकिंग् पहुँचे ।

गुत्रयुग के वादियों में गुग्रवर्मन् का विशेष स्थान था। वे कश्मीर के राजवंश के थे। बीह वर्ष की अवस्था में करहींने शील अहग्र किया। जब वे तीम वर्ष के थे, उन्हें कश्मीर का राज्यपद देने की बात आई। पर करहींने उसे स्वीकार नहीं किया। वे राज्य छोड़ कर बहुत दिनों तुक इधर-उधर पूमते रहे, पर अन्त में, लेका पहुँचकर बीद्धवर्म का अनार किया। लंका से वे जावा पहुँचे और वहाँ के राजा को बीद्धवर्म में दीवित किया। गुण्यवर्मन् की खग्नाति चारों ओर बड़ने लगी। ४२४ ई० में उन्हें चीन-सम्राट् का बुलावा आया, पर गुण्यवर्मन् की इह्या चीन जाने की नहीं थी। वे मार गीय सार्थ बाह निवह के जहाज पर एक छोटे-से देश की जाने के लिए तैयार ही चुके थे। लेकिन जहाज बहककर कैएटन पहुँच गया और, इस तरह, ४२९ ई० में, चीनी सम्राट् से उनको मेंड हुई। कियेन्ये के जेतवन-विहार में उहरकर उन्होंने बहुत-से प्रत्यों का चीनी भाषा में अनुवाद किया ।

प्रमीनित करमीर के रहनेवाते थे और उन्होंने बहुत-से बहे-बड़े बीद भिन्नुओं से शिदा पाई बी। वे बड़े मारी प्रमुक्तह भी थे। पहले वे कुछ हिनों तक कूना जाकर रहे; किर वहाँ से तुन्हुआंगू पहुँचे। ४२४ ई० में उन्होंने में दिवया चीन की बाता की। उनको स्ट्यू ४४० ई० में हुई ।

नरेंद्रवरात् उद्वीपान् के रहनेवाले थे। बचपन में उन्होंने पर खोडकर सम्पूर्ण भारत की बाजा की। बाद में अपने पर लीटकर, वे हिन्दू क्या पर करके मध्य-एशिया में पहुँचे। उस समय

१. वही, ए० २७६-२७=

२. वही, पुर देशके देशके

३. बहो, प० ३७०-३०३

क, वासी, पुरु वेदन-वेदक

तुकों श्रीर श्रवरेसों की लड़ाई हो रही थी जिसमें तुका ने श्रवरेसों को समाप्त कर दिया | इनकी मृत्यु ५८६ ई॰ में हुई ।

धर्मगुप्त लाट देश के रहनेवाते थे। तेईस वर्ष की अवस्था में वे कन्नौज के कौमुदी संघाराम में रहते थे। इसके बाद, वे पाँच साल तक टक देश के देव-विहार में रहे। वहाँ से चीन- यात्रा के लिए वे किपश पहुँचे और वहाँ दो बरस तक रहे। वहाँ उन्होंने सार्थों से चीन में बौद्ध- धर्म के फलने-फूलने की बात सुनी। हिन्दुकुश के पश्चिमी पाद की यात्रा करते हुए उन्होंने बरस्थाँ और बखाँ की यात्रा की। इसके बाद ताशकुरगन में एक साल रहकर वे काशगर पहुँचे और वहाँ दो साल रहकर कूचा पहुँचे। वहाँ कई साल रहकर वे किया चाऊ जाते समय, रेगिस्तान में, ६१६ में, बिना पानी के मर गये रे।

नन्दी मध्य-देश के रहनेवाले एक बौद्ध भिन्नु थे। वे सिंहल में कुछ काल तक ठहरे थे और दिन्निण-समुद्र के देशों की यात्रा करके उन्होंने वहाँ के रहनेवालों के साहित्य श्रीर रीति-रिवाजों का श्रध्ययन किया था। ६५५ ई० में वे चीन पहुँचे। ६५६ में चीनी सम्राट् ने उन्हें दिन्निण-समुद्र के देशों में जड़ी-बुटियों की खोज के लिए भेजा। वे ६६३ ई० में पुनः चीन लौट श्राये ।

🗸 बौद भिन्नुत्रों के यात्रा-विवरणों से, कहीं-कहीं, उन कठिनाइयों का पता चलता है जो यात्रियों को उन निर्जल रेगिस्तानों में उठानी पड़ती थीं। ऐसा ही एक वर्णन हमें फाहियान के यात्रा-विवरण में मिलता है। फाहियान की यात्रा का आरम्भ ३६६ ईछत्री में चांगन (शेंसे के सेगन जिला ) से हुआ। चाङ्गन् से फाहियान अपने साथियों के साथ लुंग् ( पश्चिमी शेंसे ) पहुँचे श्रौर वहाँ से चाल यह ( कांसे का कोंचान जिला )। यहाँ उन्हें पता लगा कि रास्ते में बड़ी गइवड़ी है। वहाँ कुछ दिन रहकर वे तुनुहुआँग (गांसु, जिला कांसे ) पहुँचे। तुनहुआँग के हाकिम ने उन्हें रेगिस्तान पार करने के साधनों से लैंग कर दिया। यात्रियों का यह विश्वास था कि रेगिस्तान भूत-प्रेतों का अड्डा है आर वहाँ गरम हवा बहती है। इन उत्पातों का सामना होने पर यात्रियों की मृत्यु निश्चित थी। रेगिस्तान में थलचरों श्रीर नभचरों का पता भी नहीं था। बहुत गौर करने पर भी यह पता नहीं चतता था कि रेगिस्तान किस जगह पार किया जाय। रास्ते का पता बातु पर पड़ी पशुओं और मनुष्यों की सुबी हड्डी से चलता थारे। इस अयंकर रेगिस्तान को पार करके फाहियान और उसके साथी शेन्शेन् (लोपनोर ) पहुँचे और वहाँ से, पन्दह दिन बार, बूती ( काराशहर ) पहुँचे। वहाँ से खोतन पहुँचकर वे गोमती-विहार में ठहरे और वहाँ की प्रसिद्ध रथ-यात्रा देती । वहाँ से फाहियान यारकन्द होते हुए स्कद्द के रास्ते लदाख पहुँचे। वहाँ से थिन्यु नरी के साथ-साथ वे उड्डोयान और स्वात होते हुए पुरुषपुर पहुँचे और वहाँ से तचिशाला। यहाँ से उन्होंने नगरहार की यात्रा की। रोह प्रदेश में कुछ दिन ठहरने के बाद वे बन्तु पहुँचे । बन्तु से, राजपथ द्वारा, वे मधुत पहुँचे । वहाँ से, संकाश्य होकर, कान्यकुन्ज में गंगा पार करके वे साकेत पहुँचे और फिर वहाँ से श्रावस्ती, कपिलवस्तु, वैशाली, पाटलिपुत्र,

१. वही, ४४२-४४३

२. वही, ४६४-४६४

३. बही, पु० १००-१०२

जेम्स लेगे, ट्रैवल्स ऑफ फाहियान, ए० १८, ऑक्स्फोर्ड, १८८६

राजग्रह, गया और वारागासी की यात्रा की। तीर्थयात्रा समाप्त करने के बाद फाहियान तीन साल तक पाटिलपुत्र में रहे। इसके बाद वे चम्पा पहुँचे और वहाँ से गंगा के साथ-साथ ताम्नलिप्ति पहुँचे। वहाँ से एक बड़े जहाज पर चढ़कर, पन्द्रह दिन में, वे सिंहल पहुँचे । वहाँ सबा के अरब-यात्रियों से उनकी भेंट हुई ।

१. वही, पृ० १००

<sup>₹.</sup> वही, पु० ३०३

## ग्यारहवाँ ऋध्याय यात्री और न्यापारी

#### ( सातवीं से ग्यारहवीं सदी तक )

हर्ष की मृत्यु के बाद देश में बड़े-बड़े साम्राज्यों का सनय समाप्तगय हो गया और देश में चारों और अराजकता फैल गई। कन्नौज ने पुनः सिर उठाने की कोशिश की; पर कश्मीर के राजाओं ने उनकी एक न चलने दी। इसके बाद देश की सत्ता पर अधिकार करने के लिए बंगाल और बिहार के पालों, मालवा और पश्चिम-भारत के गुर्जर प्रतिहारों तथा राष्ट्रकूरों में गंगा-यमुना की बाठियों के लिए लड़ाई होने लगी। करीब आधी सदी के लड़ाई-फगड़े के बाद, जिसमें कभी विजयलच्मी एक के हाथ आती थी तो कभी दूसरे के, अन्त में उसने गुर्जर प्रतिहारों को ही बर लिया। चरेद ई० के पूर्व उन्होंने कन्तौज पर अपना अधिकार कर लिया और अपने इतिहास-प्रसिद्ध राजा भोज और महेन्द्रपात की वजह से वे पुनः उत्तर-भारत में एक बड़ा साम्राज्य स्वापित करने में समर्थ हुए। इन दोनों राजाओं का अधिकार करनाल से बिहार तक और काठियावाइ से उत्तर बंगाल तक फैला हुआ था। इस साम्राज्य की प्रतिष्ठा से सिन्य के मुस्लिम-साम्राज्य को बहुत बड़ा धक्का लगा और इसीलिए गुर्जर प्रतिहार इस्लाम के सबसे बड़े शत्रु माने जाने लगे। अगर इन अरबों को दिखेण के राष्ट्रकूरों भी सहायता न मिली होती तो शायद सिन्य का अरब-साम्राज्य कभी का समाप्त हो गया होता।

श्रव हमें सातवीं सरी के मध्य के बाद से भारत के इतिहास पर एक सिंहावलोकन कर लेना चाहिए। हर्ष की मृत्यु के समय के राज्यों का पता हमें युगानच्वांग् के श्रध्ययन से लगता है। उत्तर-पश्चिम में किपश की सीमा में काबुल नरी की घाटी तथा हिन्दूकृश से सिन्धु तक का प्रदेश शामिल था। इस राज्य की सीमा सिन्धु नरी के दाहिने किनारे से होती हुई सिन्ध तक पहुँचती थी और उसमें पेशावर, कोहाट, बन्च, हेरा इस्माइल खाँ और हेरा गाजी खाँ शामिल थे। कपिश के पश्चिम की ओर जागुड पइता या जहाँ से केसर आती थी। इस जागुड की पहचान अरब मौगोतिकों के जाबुल से की जा सकती है। कपिश के उत्तर में ओपियान था। पर लगता है कि किपश का श्रविकतर माग सरदारों के अथीन था। कपिश का सीवा अधिकार तो काबुल से लेकर उदमागड के मार्ग तक, किपश से अरबोसिया के मार्ग तक, और जागुड से निचले पंजाब के मार्ग तक था।

कपिश के पश्चिम में गोर पहता था। उत्तर-पश्चिम में कोहबाबा और हिन्दुकुश की पर्वत-शंखलाएँ बाम्यान तथा तुर्क-साम्राज्य के दिल्लाणी भाग को अलग करती थीं। उसके उत्तर में लम्पक से सिन्धु नही तक काफिरिस्तान पहता था। नहीं के बाएँ किनारे पर कश्मीर के दो सामन्त-राज्य उरशा और सिंहपुर पहते थे। सिंहपुर से टक्कराज्य शुरू होता था जो ब्यास से सिंहपुर और स्यालकोट से मूलस्थानपुर तक फैला हुआ था। दिक्बन में सिन्ध के तीन भाग थे जिसमें आबिरी भाग समुद्र पर फैला हुआ था। इसका शासक मिहिरकुत का एक वंशन था।

अपनी यात्रा में युवानच्वांग् ने सिन्ध की सैर तो की ही, साथ-ही-साथ वह दिल्लिणी ब किस्तान में हिंगोल नदी तक गया। यह माग ससानियों के अधिकार में था, पर इतना होते हुए भी ईरान और किपश के राज्य एक दूसरे से, एक जगह के सिवा, जहाँ बलख को कन्धार का रास्ता दोनों देशों की सीमा छूता था, नहीं मिलते थे। इस प्रदेश में दोनों देशों की चौकियाँ रहती थीं। इस जगह के सिवा ईरान, अफगानिस्तान और किपश के बीच में किसी का प्रदेश नहीं था। परिचम में एक ओर गोरिस्तान और गिजिस्तान, सीस्तान और हरात तथा दूसरी ओर जागुड पड़ते थे। दिल्लिए-पूर्व की ओर फिरन्टरों का देश था जिसका नाम युवानच्वाङ् की-कियाङ्ना बतलाता है, जो अरब भौगोलिकों काकान है। ब्राह्इयों का यह देश बोलान के दिल्ला तक फैला हुआ है।

उपर्युक्त भौगोलिक छानबीन से यह पता लग जाता है कि स्वेत हूगों के साम्राज्य का कौन-सा भाग याज्शीगर्द के साम्राज्य में गया और कौन-सा हर्षवर्धन के । इससे हमें यह भी पता लगता है कि सातवीं सदी का भारत सिन्धु नदी के दिखागी किनारे से ईरानी पठार तक फैला हुआ था। इस देश की प्राचीन सीमा लम्पक से आरम्भ होकर किपश को दो भागों में बाँट देती थी। परिचम में बुजिस्थान और जागुड छूट जाते थे। सीमा हिंगोल तक

पहुँच जाती थी।

भारत की उत्तर-पिश्चमी सीमा का यह राजनीतिक नक्शा आगंतुक घटन ओं की और मी इशारा करता है। युवानच्वाङ् के पहले अध्याय से पता चलता है कि ईरानी राज्य प्राचीन तुखारिस्तान के पिश्चम मुगीब से सटकर चलता था। उसके ग्यारहवें अध्याय में रोमन-साम्राज्य की स्थिति ईरान के उत्तर-पिश्चम मानी गई है। इन दोनों में बराबर लड़ाई होती रहती थी और अन्त में दोनों ही अरबों द्वारा हराये गये। हमें यह भी पता लगता है कि उस समय सासानी बलू-चिस्तान, कन्धार, सीस्तान और दंगियाना के कन्जे में थे। अरब सेना ने इस प्रदेश को जीतने के लिए कौन-सा रास्ता लिया इसे इतिहासकार निश्चित नहीं कर सके हैं। इस सम्बन्ध में एक समस्या यह है कि सिन्ध और मुल्तान लेने के बार मुसलमानों को उस प्रदेश से सटे पंजाब के के अदेश को लेने में तीन सौ वर्ष क्यों लग गये। औ पृशे के अनुकार, इसका कारण यह है कि कारमानिया से बलूचिस्तान हो कर सिन्ध का रास्ता कादिसिया (ई॰ ६३६) और निहाबन्द की लड़ाइयों के बाद मुसलमानों के हाथ से दिन्छन आर उत्तर से परिचम के राजमार्ग उनके अधिकार में नहीं आये थे। ईरानियों के हाथ से निकलकर भी उनका कन्जा ऐसे हाथों में यह गया था जो उनकी पूरी तौर से रखा कर सकते थे।

एतिहासिकों को इस बात का पूरा पता है कि मुसलमानों ने किस फुतों के साथ एशिया श्रीर श्रिका जीत लिये। बाइजेंटिनों श्रीर इरानियों की लड़ाइयों में कमजोर हो कर सासानी एक ही मटके में समाप्त हो गये। करीब ६५२ में याज्दीगिद तृतीय उसी रास्ते से मागा, जिससे हसामनी दारा भागते हुए मर्ब में मारा गया था। श्ररव श्रागे बढ़ते हुए बलख पहुँच गये श्रीर इस तरह भारत श्रीर चीन का स्थलमार्ग से सम्बन्ध कर गया। देवने से तो यह पता लगता है कि भारत-ईरानी प्रदेश श्ररबों के श्रिकार में चला गया था; पर ताज्जुब की बात है कि काबुल का पतन ६०३ में श्रीर पेशावर का पतन १००६ ई० में हुआ। ७५१ श्रीर ७६४ के बीच में

<sup>।</sup> पूरो, वही, पु॰ २३१ से

बुकांग की कन्धार-यात्रा से तो ऐसा पता चलता है कि जैसे कुंड हुआ हो न हो। यह भी पता चलता है कि इस सदी में मध्य-एशिया पर चीनियों का पूरा अधिकार था।

त्रिस समय घरव भारत की उत्तर-पश्चिमी सीमा पर विजय कर रहे थे, उसके भी पहले, ६३६ ई॰ में, अरवीं के वेदे ने भड़ोच और धाना पर आक्रमण कर दिया था। यह आक्रमण जल और स्थल, दोनों ही ओर से हुआ; पर इसका कोई विशेष नतीजा नहीं निकला। सिन्य के सूबेशर खनैर ने ७२४-४३ ई॰ के बीच काठियावाड और गुजरात पर धाने मारे, पर धानिजनाध्य प्रतकेशित ने, जंबा कि नौसारी तालपह ( ७३०-३६ ) से पता चलता है, उदकी एक न चलने दी। घरवों को यह सेना सिन्य, कच्छ, सौराष्ट्र, चावोऽक और गुजर देश पर धाना करके, लगता है, नवसारों तक आई थी। सिन्य से यह धाना कच्छ कीरन से होकर हुआ। होगा। गुजर प्रतिहार भोज प्रवन ने, करीब ७१५ में, सावद इन्हीं म्लेच्छों को हराया था। चलभी का पतन भी इन्हीं अरवीं के धावे का नतीजा था। पर, लाख दिर मारने पर भी, इन धावों का विशेष खसर नहीं छुआ, और इसका कारण गुजर प्रतिहारों की बीरता ही थी। खगर राष्ट्रकूट खरवों की मदद न करते तो सायद चनका सिन्ध में टिकना भी मुस्कल हो गया होता।

धर्म और केन्द्रीकरण में हैं धीमाव से सतानी फीरन अरबों के सामने किर गये। इसके विपरीत, हिन्दू अपने देशत्व और विकेन्द्रीकरण की बजह से काकी दिनों तक टिके रह गये। अरबों की उद्दीप्त बोरता भी उन्हें जीत देती थी। पर अरबों की यह वीरता बहुत दिनों तक नहीं जली, भारत की विजय तो इस्तामी मजहब माननेवाल तुकों और अकगानों हारा हुई। पर ऐसा होने में अब समय लगा। ऐसा लगता है कि जब उत्तर-परिचम भारत के रहर कवीलों का जोर दें अब तब निजेताओं का आगे बदना सरल हो गया। किर भी, अरबों के इस देश में करम रखने के पाँच सी वरस बाद ही, १२०६ ई० में, उत्वस्त्रींन ऐक दिल्लों के तस्त पर बैठ सका और, उसके भी भी वरस बाद, अलाउदीन अधिकांश भारत का सुनतान वन सका।

मध्य-पशिया में चीन ने ६३० में दिखेणी तुकी-साम अप और ६५६ में उसका पूर्वी भाग औत किया; पर चीनियों का यह डीला-डाला सामाञ्य अरवों का मुशाबिला नहीं कर सकता था। करीब ७०५ में अरवों ने परिवंज्ञ प्रदेश जीत लिया। किय समय उत्तर में यह घटना घट रही थी, उसी समय अफगानिस्तान में भी ऐसी ही घटना घटी। सीस्तान, कन्यार, बतु विस्तान और मकरान पर धावे मार-मार करके यक चुके थे। ७१२ ई० में मुहम्मद बिन कासिम ने सिकन्सर का रास्ता पकड़ा और पूरे सिन्ध की घाटी को जीत लेने की ठान ली। उसकी इच्छा पूरी तो नहीं हो सकी; पर मुसलमान सिन्ध और मुलतान में पूरी तरह से जम गये। उस समय अफगानिस्तान का उन्चा पठार दो सँडमी के बाजुओं के बीच में आ गया था, पर मुहम्मद कासिम के पतन और मृत्यु ने काबुल के शाहियों को बचा दिया, क्योंकि मुहम्भद कासिम आने भारतीय प्रदेश और खरासान से सीधा सम्बन्ध स्थापित नहीं कर सका था। भारत के महाधार्य का जीतने में मुसलमानों को ३५० वर्ष (ई० ६४४ से १०२२) लग गये।

६ ५ ६ ईसवी में समानियों के पतन के बाद, ६ ५ ६ में, तुकों को चीनियों से काफी नुक्सान उठाना पता। जिस समय मुसलमानों के बावे गुरू हुए, उस समय तुलारिस्तान, छुन्दुज और काबुल तुकों के हाथ में थे। तुकों द्वारा चीनी दरवार को लिखे गये ७९= ई० के पत्र से पता

<sup>1,</sup> राय, बायनास्टिक हिस्ट्री बॉफ नार्थ इ'डिया, 1, 90 ६ से

लगता है कि उनका सामाजा ताशकरगन से जाबुतिस्तान तक और मुरगान से बिन्धु नहीं तक फैला हुआ था। उसी तुर्क रामा के लड़के के ७२७ ई॰ में लिनो एक पत्र से पता लगता है कि उसका बाप आखों का कैही हो जुका था, पर चीनो समाट्ने उसकी बात अनस्ती कर हो। किस्स की भी नहीं दशा हुई। ६६४ ई॰ में वह अरखों का करद राज्य हो गया। ६८२ में, अरखों को किपश के थाने में मुँह की खानी पत्री। आठनी सही के पहले भाग में किपश चीनी सामाज्य के अथीन था। पर ७५९ ई॰ में चीनी सुक्वारा फड़ गया, किर भी, ओमाह्याद और अब्बासी लोगों के ग्रहकतह के कारण तथा खरायान के स्वतन्त्र होने के कारण, उत्तर-परिचम भारत को स्रान्ति मिलती रही।

७५१ ई॰ में चीनियों का प्रभुत्व अपने पश्चिमी साझाज्य पर से जाता रहा। उसी साल सम्राट्ने बूसुंग नामक एक छोटे मएडारिन को किशा के राजदूत की अपने साथ लाने की कहा। पर यह दूतमएडल परिवंचु प्रदेश का रास्ता लेने में डरता था। इसिलए, उसने खोतान सौर मन्यार के बीच का भुरिकत रास्ता पकड़ा। गन्वार में पहुँचाकर बूसुंग् बीमार पड़ गला। इसके बाद मारत में बीद-तीयों की यात्रा करते हुए, चालीस बरस बाद, वह अपने देश को लोटा। उसके अनुसार, किशा खौर गन्वार के तुकों राजकुमार अपने को किनिष्क को वैशयर मानते थे और वे बरावर बीद-विदारों को देल-रेल करते रहते थे। लिलतादित्य के अधिकार में कश्मीर की भी बड़ी उन्नीर हो चुकी थी। तीन-चार पुरतों तक तो कोई विशेष घटना नहीं घटी; लेकिन, एकाएक, ५००—६०० में, खरासान का सूबेदार बनने के बाद ही याकूब ने बाम्यान, काबुन और अस्वोसिया जीत लिये। याकूब की संबंधी हिरात और बजल की राजपानियों को कब्जे में करके दिख्य में सीलतान की ओर मुक्ती और इस तरह मुसलमानों का भविष्य की विश्वय का रास्ता खल गया।

मुसलमान इतिहासकारों का एकस्वर से कहना है कि उस समय कावुल में शाही राज्य कर रहे थे। उनकी यह राय प्रायः सभी इतिहासकारों ने मान ली है। पर, श्री क्रिंग की राय में, इस प्रदेश की राजवानी कापिशी थी, कावुल नहीं। अरब इतिहासकार कापिशी का जो ७६२-६३ ई० में लूट ली नई थी, उक्लेड नहीं करते। इस पटना के बाद, लगता है, शहर दिखन की चीर कावुल में चला गया था और शायद इसीलिए मुसलमान इतिहासकार, कावुल के शाहियों का नाम खेते हैं।

कापिशी से राजधानी हटाकर कावुल ले जाने की घटना ७६३ ई० के बाद घटी होगी। होवडी और कमरी के गाँवों के पास यह पुराना कायुल = ७३ ई० में याकुव ने जीत लिया। सुस्तानानों ने जिस तरह सिंध में मंसुरा में नई राजधानी चनाई, उसी तरह उन्होंने कायुल में भी अपना कायुल बसाया। इसका कारण शायद यह हो सकता है कि उन्हें हिन्दुओं के पुराने नगरों में बुतपरस्ती नजर आती थी। इस्तावरी के अनुसार, कायुल के मुख्लमान बालाहिसार के किन्ते में रहते से और हिन्द उपनगर में बसे हुए थे। हिन्द ज्यापारियों और कारीगरों के धीरे-धीरे मुखलमान हो जाने पर, नवीं सदी के अन्त तक, कायुल एक बड़ा शहर हो गया। किर भी, १५० साल तक, इसका गीरव गजनी के आगे धीमा पड़ता था। पर, १९५० में गजनी के नष्ट हो जाने पर, कायुल की महिमा बढ़ गई।

काबुल नदी की निचली बाडी और तज्ञशिला प्रदेश को जीतने में युवलमानों की लगभग २५० वर्ष लगे। ८७२ से १०२२ ईसवी तक, लगमान से गन्धार तक काबुल की बाडी और वेतर पंजाब भारतीय राजाबों के बाविकार में थे जो अपनी स्वतंत्रता के लिए वराधर लड़ा-भिड़ी करते थे। अन्तिम शाही राजा, जिसका नाम अलबंहनी लगतुरमान देता है, अपने मन्त्री लिखिय द्वारा परन्युत कर दिया गया। राजतरिंगिणी से ऐसा पता लगता है कि यह घटना बाहूब के बाकमण के पहले घटी, क्योंकि काबुल में बाहूब के हाथ केवल एक फीजदार लगा। प्रायः लोग ऐसा समम्म लेते हैं कि काबुल के पतन के बाद ही उसके बाद के प्रदेश का भी पतन हो। गया और इसीलिए शायद दिन्द राजे न तो काबुल में अपने मन्दिरों में दर्शन कर सकते थे और न तो वे लोग नदी में बामिके या स्नान ही कर सकते थे। प्राचीन समय की तरह, पेशावर उनकी जाहे की राजधानी नहीं रह गया थी। वे वहाँ से हटकर उदमाण्डपुर में अपने राज्य की रद्या के लिए चले आये थे। इस बढ़े साम्राज्य के होते हुए भी बिना कोहिस्तान और काबुल के हिन्दुशाहियों का पतन अवस्थरमावी था, पर मुख्लमानों के साध इस असमान युद्ध में उन्होंने बड़ी बीरता दिललाई और लहते-तहते ही उनका अन्त हो गया। अलबंहनी और राजतरिंगिणी का कहना है कि उनके पतन के बाद उत्तर-परिचमी भारत का दरवाजा उसी तरह खल गया, जिस तरह पृथ्वीराज के पतन के बाद उत्तर-परिचमी भारत का दरवाजा उसी तरह खल गया, जिस तरह पृथ्वीराज के पतन के बाद उत्तर-मारत का।

पर, साहियों के शतु— मुसलमानों की इम उतनी प्रशंसा नहीं कर सकते। उनसे प्रतिद्वन्दी मुसलमान खुलाम तुर्क थे। इन सेल्जुक तुर्कों ने न केवल एशिया-माइनर की ही जीता; दरन उनके बावों से यूरप भी तीन था गया और वहाँ से कुसेड जलने लगे। बुलारा के एक अमीर द्वारा बेइजात होने पर अलक्षयीन ने गजनी में शरण प्रहण की। इसके बाद सुवुक्तगीन हुआ जिसके पुत्र महमूद ने भारत पर लूट-पाड के लिए बहुत-से बावे किये। इहुए और १०३० ई० के बीच, उसने भारत पर सबह थाने मारकर कांग्या से बोमनाथ, और मसुरा से कभीज तक की भूमि की नम्र-प्रष्ट कर दिया। बहुत-सा धन इकट्ठा करने के बाद भी वह लालजी बना रहा। उसने केवल गजनी की सजाबट की, पर उस गजनी को भी उसकी मृत्यु के १२७ वर्ष बाद अफगानों ने बहला लेने के लिए लूडकर नष्ट कर दिया।

हमें यहाँ गजनवियों और दिन्द शाहियों की लड़ाई के बारे में कुछ अधिक नहीं कहना है, पर, १०२२ ई० में विलोचनपाल की मृत्यु के बाद, भारत का महाजनपथ पूरी तीर से मुखलगानों के हाथ में बा गया। हुद्दाए आलम (१०२०६० ३ ई०) के आधार पर हम दसवीं सदी के अन्त में उत्तर-परिचम भारत का एक नक्शा खड़ा कर सकते हैं। श्रीमान के समुद्रतट से सिन्धु नदी के पूर्वी किनारे तक के अदेश में किन्धु आर मुलतान के सूबे स्वतन्त्र थे। इस अदेश की सीमा लाहीर सक घँची हुई थी; पर जलन्धर तक कजीज के गुजर शितहारों का राज्य था। उत्तर-परिचम भारत हिन्द शाहियों के अधिकार में था और उसके विकास-परिचम में—मुलेमान और हजारजात के पहाड़ी इलाके में—काकिर रहते थे। जगता है, इस इलाके की पूर्वी सीमा गर्वेज से होती हुई गजनी के पूरव तक जाती थी। परिचमी सीमा उस जगह थी, जहाँ मुसलमानों द्वारा विजित प्रदेश और हिन्दुओं के अधिकृत अदेश की सीमा मिलतों थी। यह सीमा जगदालिक से शुरू होकर खुर्लंडर की थाड़ी को छोड़ती हुई नगरहार की ओर चली जाती थी। यह सीमा जगदालिक से शुरू होकर खुर्लंडर की थाड़ी को छोड़ती हुई नगरहार की ओर चली जाती थी। इस संगम के अपर पर्वान कापिशों के पूर्व में गोरवन्द और पंजशीर के संगम तक जाती थी। इस संगम के अपर पर्वान खुराशनियों के हाथ में था। उत्तरी कारियों के देश की धीमा पंजशीर से काभी दूर पत्रती थी और नदी के दिन्दनी किनारे से होकर दखों की छीमा से जा मिलती थी।

वपर्यु क राजनीतिक नक्शा द्वितीय मुस्तिम आक्रमण के बाद बदल गया। पूर्व की ओर

मुसलमानों का साम्राज्य पंजाब: और हिन्दुस्तान की ओर यह गया। पिश्वम में यह समानियों और बुदरों के राज्य से होकर निकल पड़ा। विजेताओं ने पहले बुद्धारा और समरकर के साथ पिखंचु प्रदेश जीता; इसके बाद चरहोंने खराधान के साथ बलब, मर्ब, हेरात और निशापुर पर कब्जा करके चरहें काबुत और सीस्तान के साथ मिला दिया। बुदर, जिनके अधिकार में हरान का दिखां। परिचमी माग था, किरमान और मकरान के साथ सिन्य के दिखां। रास्तों पर कब्जा किये हुए थे। शाहियों का अधिकार सिन्यु नदी के दिखांगी तट के बढ़े प्रदेश पर था। हमें इस बात का पता चलता है कि पूरव से परिचम तक शाहियों का साम्राज्य लगमान से ब्यास तक फैला हुआ वा और उसके बाद कम्नीज का राज्य शुरु होता था। उत्तर में, शाहियों की सीमा कश्मीर से मुलतान तक फैलो हुई थी। चीनी होतों से यह पता जगता है कि स्वात भी शाहियों के अधिकार में था। पर, अभाग्यवश, दिन्यन-परिचम का पर्वतीय इलाका स्वतन्त्र था। बन्हण के शब्दों में, भारतीय स्वतन्त्रता के अनन्योगसक शाही इस तरह, दिनेण के जंगली मेंसे—नुकों और उत्तर के जंगली सूथर—दरहों के बीच में कैंस गये।

इस बात का समर्थन हुद्द ए आतम से भी होता है कि दसवीं सदी के अन्त में सुवंतमान अफगानिस्तान के पठार के मातिक थे। काइन से बत्त और कन्यार के बीच रास्ता साफ होने से लगमान होकर कापिशी और नगरहार के रास्ते की वन्हें परवाह नहीं थी। शायद इसी कारण से पंशाइयों ने निजराओं में एक छोड़ा-सा स्वतन्त्र राज्य कायम कर लिया था। वे खरासान के अमीर अथवा हिन्द शाही, इनमें से किसी का अधिकार नहीं मानते थे।

हुदूद ए आलम से इमें यह भी पता लगता है कि गोर का प्रदेश—हेरात के दिखेश-पूर्व में फरहड़द की खेँची घाटी—इसवीं सदी के अन्त तक हिन्द-देश था।

इम ऊपर देव आपे हैं कि किस तरह विजीवनपात की हार के बाद ही मारत का उत्तरी-परिचमी फार्टक मुस्तिम विजेताओं के लिए खत गया। गजनी के महतूर ने १०१ व ई० में महापथ से चलते हुए बुलन्द शहर, मशुरा होते हुए कन्नीज को लुटकर समाप्त कर दिया। इस तरह से, सुसत्तमानों के लिए उत्तरी भारत का दरवाजा खुत गया। याभिनी सस्तनत लाहौर में बस गई और गांगेयदेव के राज्य में तो, १०३३ ईसवी में, मुखलगानों ने बनारस तक घुसकर वहाँ के बाजार लूट तिये। " उत्तर-प्रदेश के गाइडवालों को भी इस नया उपदव का सामना करने के निए तैयारी करनी पड़ी। जब चारों और महन्द के आक्रमण से बाहि-ब्राहि मच रही थी और करनीज का विशाल नगर सर्वेश के तिए भूमिनात् कर दिया गया या, उसी गम्म, यदनों के अस्याचार से मध्यदेश की बचाने के लिए चन्द्रेय ने गाइडवात बंश की स्यापना की। उन ही दो राजधानियाँ, कन्नीज और बनारम, कही जानी हैं ; पर इसमें शक नहीं कि मुसलमानों के मान्निष्य से दूर होने के कारण बनारस से ही राजकाज उलता रहा। बारहवी सदी के आरम्भ में गोविन्दवन्द्रदेव की प्रवः मुसलमानों के धावों का कई बार सामना करना पहा । गोविन्द्वन्द की रानी कुनार दें। के एक लेख से पता चलता है कि एक समय ती मुक्तमानों की लपेट में बनारस भी या गया था; पर मोबिन्द बन्ददेव ने उन्हें इराकर अपने सामाज्य की रहा की। महायय पर इसके बाद की कहानी ती वड़ी कहणामय है। जयचन्द्रदेव ११७० ई॰ में बनारस की गड़ी पर बेंडे। इन्हों के समय में दिख्तों का पतन हुआ और इस तरह

१. इंतियट ऐवड डाइसन, भा० २, ए । १२३-१२४

महापय का गंगा-यमुना का फाटक सर्वदा के लिए मुसलमानों के हाथ में आ गया। ११६४ ई॰ में काशी का पतन हुआ। इसके बाद उत्तर-भारत के इतिहास का दूसरा अध्याय शुरु होता है।

2

हम उपयु के खरड में भारत की राजनीतिक उथल-पुथल का वर्णन कर चुके हैं। इस युग में भारतीय व्यापार और यात्रियों के सम्बन्ध में हमें चीनी, अरब तथा संस्कृत-साहित्य से काफी मसाला मिलता है। हमें चीनी स्नोत से पता लगता है कि गुप्तयुग और उसके बाद तक चीन और भारत का व्यापार अधिकतर ससानियों के हाथ में था। हिन्दचीन, सिंहल, भारत, अरब और अफिका के पूर्वों समुद्र-तट से आये हुए सब माल को चीन में फारस के माल के नाम से ही जाना जाता था; क्योंकि उस माल के लानेवाले व्यापारी अधिकतर फारस के लोग थे।

सातवीं सदी में चीन के सामुदिक श्रावागमन में श्रभिष्टिं हुई। ६०१ ई० में एक चीनी श्रितिशि-मराइल समुद्र-मार्ग से स्याम गया जो ६१० ई० में वहाँ से वापस लौटा। इस यात्रा को चीनियों ने बड़ी बहादुरी मानी। जो भी हो, चीनियों को इस युग तक भारत के समुद्री मार्ग का बहुत कम पता था। युवान्द्र्यांग तक को सिंहल से सुमात्रा, जावा, हिन्द्रचीन श्रौर चीन तक की जहाजरानी का पता नहीं था। पर यह दशा बहुत दिनों तक नहीं बनी रही। करीब सातवीं सदी के श्रन्त में, चीनी यात्रियों ने जहाज इस्तेमात्र करना ग्रुह कर दिया और कैराटन से पश्चिमी जावा श्रौर पालेमबेंग (सुमात्रा) तक बराबर जहाज चलने लगे। यहाँ पर श्रक्सर चीनी जहाज बदल दिये जाते थे श्रौर यात्री दूसरे जहाज पर चढ़कर नीकोबार होते हुए सिंहल पहुँचते थे श्रौर वहाँ से ताम्रलिप्ति के लिए जहाज पकड़ लेते थे। इस यात्रा में चीन से सिंहल पहुँचने में करीब तौन महीने लगते थे। चीन से यह भारत-यात्रा उत्तर-पूरवी मौसमी हवा के साथ जाड़े में की जाती थी। भारत से चीन को जहाज दिख्ण-पश्चिमी मौसमी हवा में श्रुपेल से श्रक्टूबर के महीने तक चलते थे।

चीनी व्यापार में भारत और हिन्द-एशिया के साथ व्यापार का पहला उल्लेख लि-वान के तांग-कुश्रो-शि-पु में मिलता है। इस व्यापार में लगे कैएटन श्रानेवाले जहाज काफी बढ़े होते थे तथा पानो की सतह से इतने ऊपर निकले होते थे कि उनपर चढ़ने के लिए ऊँची सीढ़ियों का सहारा लेना पहता था। इन जहाजों के विदेशी निर्यामकों की नावध्यन्त के दफ्तर में रिजस्ट्री होती थी। जहाजों में समाचार ले जाने के लिए सफेंद्र कवृतर एले जाते थे जो हजारों मील उड़कर खबर पहुँचा सकते थे। नाविकों का यह भी विश्वास था कि श्रगर चूहे जहाज छोड़ दें तो उन्हें दुर्घटना का सामना करना पहेगा। हथे का श्रनुमान है कि यहाँ ईरानी जहाजों से मतलब है। जो भी हो, समुद्रतट पर चलनेवाले भारतीय नाविकों का यह विश्वास श्रवतक है।

श्रभाग्यवश, भारतीय साहित्य में हमें इस युग के चीन श्रौर भारत के व्यापारिक सम्बन्ध के बहुत-से उल्लेख नहीं मिलते, पर भारतीय साहित्य में कुछ ऐसी कहानियाँ श्रवश्य बच गई हैं जिनसे बंगाल की खाड़ी श्रौर चीनी समुद्र में भारतीय जहाजरानी पर काफी प्रकाश पड़ता है।

<sup>1.</sup> फ्रोडरिक इथ और डबल्यू-डबल्यू० राकहिल, बाओ लुकुआ, ए० ७८, सेबट पीटरीबरी, सन् १६११

२. बडी, ए० द-६

१. इथं, जे॰ बार॰ ए॰ एस॰, १८१६, ए॰ ६७-६८

बाकार्य हरिभद सूरि ने ( करीब ६७८-७२८ ई॰ ) ऐसी ही कई कहानियाँ समराइव कहा में दी

धन ने अपनी गरीबी से निस्तार पाने के लिए समुद्र-यात्रा का निश्चय किया। उसके साथ उसकी पत्नी और उसका मृत्य नन्द भी हो लिये। धन ने विदेश का माल (परतीरक भाएड) इकट्ठा किया और उसे जहाज पर भेज दिया। उसकी पत्नी के मन में पाप था। उसने अपने पति को मारकर नन्द के साथ भाग जाने का निश्चय कर लिया था। इसी बीच में जहाज तैयार हो गया (संगाचितप्रवह्यां) और उसपर मारी मात (ग्रुक्त भांडं) लाद दिया गया। इसरे दिन धन समुद्र की पूजा करके और गरीशों को दान देकर अपने साथियों के साथ जहाज पर चढ़ गया। जहाज का लंगर चठा दिया गया। पालें (वितपट) इसी से मर गईं तथा जहाज पानी चौरता हुआ नारियल खुजों से भरें समुद्रतट को पार करता हुआ आगे बढ़ा।

नाव पर धनश्री ने धन को विष देना आरम्भ किया। अपने जीवन से निराश होकर उसने अपना माल-मता नन्द को अपूर्व कर दिया। कुछ दिनों बाद, जहाज महाकठाइ पहुँचा और नन्द सीगात लेकर राजा से मिला। वहाँ नन्द ने जहाज से माल उतरवाया और धन की दवा का प्रबन्ध किया, पर उससे कोई फायदा नहीं हुआ। इसपर नन्द ने मालिक के साथ देश लौटने की सोची। उसने साथ का माल बेचना और वहाँ का माल (प्रतिमाएड) लेना शुरू कर दिया।

राजा से मिलने के बाद जहाज खोज दिया गया।

जब धनश्री ने देखा कि उसका पति जहर से नहीं मर रहा है तब उसने एक दिन धन को समुद्र में गिरा दिया और भूठ-मूठ रोने-पीटने लगी। नन्द बदा दुखी हुआ। जहाज रोक दिया गया और सबेरे धन को पानी में खोज को गई, पर उसका कोई पता नहीं चला।

धन का मान्य अच्छा था। हमुद्र में एक तख्ते के सहारे सात दिन बहने के बाद आप-से-बाप उसकी बीमारी ठीक हो गई और वह किनारे जा लगा। अपनी की की बरमाशी पर रो-कलप कर वह आगे बढ़ा। रास्ते में उसे आवस्ती की राजकन्या का हार मिला जो उसने जह ज टूटने के समय अपनी दावी को सुपुर्द कर दिया था। आगे चलकर उसने महेरवरदत्त से रास्ते में गावडी विधा त्राप्त की। इसके बाद कहानी का समुद्द-बात्रा से कोई सम्बन्ध नहीं रह जाता है।

वसुभृति की समुद्र-यात्रा से भी हमें इस युग की जहाज-रागी का सुन्दर चित्र मिलता है। कथान्तर में कहा गया है कि ताजलिति से बाहर निकलकर कुमार और वसुभृति सार्यबाह समुद्रदत्त के साथ चल निकले। जहाज दो महीने में सुवर्णभृति पहुँच गया। वहाँ चतर्कर वे धीपुर पहुँच। यहाँ उनकी अपने बाल-नित्र रवेतियका के मनोरधदत्त से, जो यहाँ व्यापार के लिए आया था, मुलाकात हुई। बड़ी खातिरदारी के बाद, उसने उनके वहाँ आने का कारण पूछा। कुमार ने बतलाया कि उनका उद्देश्य अपने मामा—धिहल के राजा से मेंट करना था। इस तरह कुछ दिन बीत गये। सिहल के लिए सुवर्णहाँप से जहाज तो बहुत मिलते थे, पर मनोरय-दत्त ने अपने मित्र को रोकने के लिए उसे इसकी खबर नहीं दी। पर, कुछ दिनों के बाद, कुमार को यह पता लग पया और जब मनोरबद्त को पता लगा कि उनके मित्र का काम जहरी है तो उन्होंने तुरंत एक सजे-सजाये जहाज का अवस्थ कर दिया। मनोरयदत्त कुमार

समराब्धकहा, प्र॰ २६४ से, बंबई, १६३८

र. वही, पु० ३६८ से

के साथ समुद्रतट पर पहुँचे। जहाज के मालिक ईश्वरदत्त ने उन्हें नमस्कार किया और बैठने के लिए उन्हें आसन दिये । मनोरणदत्त ने ईश्वरदत्त को बहुत तनदेही के साथ अपने मिल्रों को हवाते कर दिया । समुद्र को बलि चढ़ाने के बाद, पाल खोल दिये गये (चच्छतिस्तपटः)। निर्वामक ने जहाज को इच्छित दिशा की और धुमा दिया। जहाज लंका की और चल दिया। तेरह दिन के बाद, एक वड़ा भारी तुफान चठा और जहाज काबू के बाहर हो गया। नियमिक चिन्तित हो उठे, पर वन्हें उत्शाह देते हुए कुराल नाविकों की भौति कुमार और वसुभृति ने पाल की रस्सियों काटकर उन्हें बटोर लिया ( क्रिन्ताः सितपटनियन्धनार्ज्जवः, सुकृतितः सितपटः ) क्षीर लंगर छोड़ दिये ( विमुक्ता: नांगरा: )। इतना सब करने पर भी, माल के बोमा से, ज्यमित समझ से और श्रीले पहने से जहाज ट्रट गया । कुमार के हाथ एक तख्ता लग गया जिसके सहारे तीन रात बहुते हुए वे किनारे पर आ लगे । पानी से बाहर निकलकर उन्होंने अपने कपड़े निचोत्रे और एक बेंसवारी में बेंठ गये। बुद्ध देर बाद, वे पानी और फलों की खोज में एक गिरिनदी के किनार जा पहुँचे। यहाँ से कथा का विषय दूसरा हो जाता है खीर कथाकार हमें बताता है कि किस तरह कुमार की अपनी पियतमा विजासवती से भेंड हुई श्रीर उसने अपने देश जौड़ने की किस तरह सीबी। उन्होंने द्वीप पर एक ट्रा हुआ पीतध्वज खड़ा किया। कई दिनों के बार, ध्वज देवकर बहुत-से नाविक अपनी नावों में कुमार के पास आये और उनसे बतलाया कि महाकदाह के सार्थवाह सान्देव ने गलय देश जाते हुए भिष्म पोतध्वज देखकर उन्हें तुरंत कुमार के पास भेजा। कतार अपनी की विलासवती के साथ जहाज पर गये । इस घटना के बाद भी उन्हें अनेक आपत्तियाँ उद्यानी पढ़ी और वे सन्त में मलय पहुँच गये।

समराइचकहा' में घरण की कहानों से भी भारत, हीपान्तर और चीन के बीच की बहाजरानी का पता चलता है। एक समय सार्थनाह धरण ने ख्व अधिक धन पैदा करके दूसरों की मदद करने की सोची। धन पैदा करने के लिए नह अपने माता-पिता की आज्ञा से एक बड़े सार्थ के साथ पूर्वों समुद्रतट पर वैजयन्ती नाम के एक बड़े बन्दर की तरफ नल पड़ा। वहाँ विदेशों में खपनेशाला माल (परतीरक भाराडं) उसने एक जहाज पर लाइ लिया। एक अच्छी सायत में वह नगर के बाहर समुद्रतट पर पहुँचा और वहाँ समुद्र की पंजा करके गरीबों को धन बाँदा। इसके बाद, अपने गुरु को मन-ही-मन नमस्कार करके, वह जहाज पर सवार हो गया। वैगहारिणी शिलाओं के केंकने के बाद जहाज हल्का हो गया (आकृष्टा: वेगहारएय: शिला:) और पाल में हवा भरने से जहाज चीन हीप की ओर चल पड़ा।

इन्ह्र दिनों तक तो जहाज की प्रमित ठीक रही; लेकिन उसके बाद एक मयंकर त्रांन आया। समुद्र को चुन्य देवकर नाथिक विक्र हो उठे। जहाज को ग्रीथा करने के लिए पान उतार तिया गया (ततः समेन गमनारम्मेणापसारितः थितपटः ) और जहाज को रोक्षने के लिए नांगर शिला बील दी गई। इन सब प्रयत्नों के बाद भी जहाज नहीं क्य सका। धरण एक तस्ते के सहारे बहता हुआ सुनर्णद्वीप में था लगा। वहाँ पहुँ चकर उसने केते खाकर अपनी भूव मिटाई। रात में, सुरज इबने पर, उसने आग जलाई और पतियाँ बिद्धाकर उत्तपर सो गया। सबेरे उठने पर उसने देना कि जिस जगह उसने आग जला दी थी वह सोने की हो गई है और तब उसे पता लगा कि वह संयोग से धातुनेत्र में पहुँच गया था। अब उसने सोने की ई ट बनाना शुरू किया

१. वही, १० ११० से

श्रीर दस-इस ईंटों के सी ढेर लगाकर उनपर श्रपनी मुहर कर दी। इसके बाद उसने श्रपना पता देने के लिए भिन्नपोतध्वज लगा दिया।

इस बीच चीन से सार्थवाह सुवदन ने जो जहाज पर मामूली किस्म का मात ( साभाएडं ) लाइकर देवपुर की स्रोर जा रहे थे, भिन्न पोतध्वज देवा। तुरंत जहाज रोककर उन्होंने कई नाविकों को धर्ण के पास भेजा। नाविकों से पूछने पर धरण को पता लगा कि भाग्य के फेर से सुवइन गरीव हो चुके थे और उनके जहाज पर कोई खाउ मात नहीं लदा था। इस पर धरण ने सुवर्न की बुताया। उपसे पूज्ने पर भी यही पता लगा कि वह देवपुर की एक हजार सुवर्ण का मात ले जा रहा था। यह सुनकर धरण ने उससे मात फेंक देने का आपह किया और उसका सोना लाइ लेने के लि कड़ा। उसके विए उसने उसे तीन लाख मुहरें देने का वादा किया। सवदन ने सोना लाद तिया । इसके बाद कहानी आतो है कि बिना आज्ञा के सोना ले जाने से सुवर्ण-द्वीप की अधिष्ठात्री देवी का घरण पर कीप हुआ और उसे मनाने के लिए धरण ने अपने की समुद में फेंक दिया। वहाँ से हेमकुएडत ने उसकी रचा की। धरण ने उससे श्रीविजय का समाचार पुत्रा । श्राने रच क के साथ धरण सिंहल पहुँचा और वहाँ से रतन खरी हकर वह किर देशपुर वापस आ गया और टोप्य भे छि से मितकर अपनी मुसीवर्ते बतलाई । इसी बीच में सुवदन सार्थवाह ने घरण का सोना पचा जाना चाहा । राजाज्ञा से दिना मासून दिये वह देवपुर पहुँचा । वहाँ उसकी धरण है मुजाकात हुई श्रीर दोनों ने चीन जाने का निश्चय किया। रास्ते में सुबदन ने दसे समूद में गिरा दिया। पर टीप्प श्रीष्ठ के श्रादमियों ने उसकी जान बचाई। बाद में धरण ने सुवरन पर राजा के यहाँ नातिश की और उसमें उसकी जीत हुई।

श्चगर छपर की कथाओं से श्चितरंजिता निकाल दी जाय ती सातवीं सदी की भारत से चीन तक की, जहाजरानी पर श्रद्धा प्रकाश पड़ता है। उपर्युक्त कथाओं से हम इस नतीजे पर पहुँचते हैं। (१) ताम्रिलिप्ति श्चौर वैजयन्ती भारत के समुद्र-तट पर बढ़े बन्दरगाह थे जहाँ से जहाज सिंहल, महाकटाइ (पिश्चमी मलाया में केरा) श्चौर चीन तक बराबर श्चाते-जाते थे। देवपुर, जिसके सम्बन्ध में हम इक्क श्चागे जाकर कहेंगे, एक बड़ा व्यापारिक केन्द्र था। सुवर्णभूमि के श्रीपुर बन्दर में भारतीय व्यापारी व्यापार के लिए ज्ञाया करते थे। श्रीविजय उस समय बड़ा राज्य था। (२) भारतीय जहाजों को बंगाज की खाड़ी श्चौर दिल् ग्य-चीन के समुद्र में भयंकर तूकानों का सामना करना पड़ता था जिनसे जहाज ट्रूट जाते थे। उनसे बचे हुए जहाजों कभी-कभी तख्तों के सहारे बहते हुए किनारे लग जाते थे। बहाँ वे भिन्न पोतच्बज खड़ा करते थे जिन्हें देखकर दूसरे जहाजवांजे नाव भेजकर उनका उद्धार करते थे। (३) सुवर्णभूमि से व्यापारी सोने की ई टें. जिनपर उनके नाम छुपे होते थे, लाते थे।

हम पहले देल आये हैं कि ईसा की आरंभिक सिश्यों में किस तरह सुवर्णभूमि और चीन के साथ भारत का सांस्कृतिक और ज्यापारिक सम्बन्ध बढ़ रहा था। गुनयुग में भी इस ज्यापार और सांस्कृतिक प्रसार को अधिक उत्ते जना मिती। युनानी और भारतीय स्त्रोतों के अध्ययन से यह पता चलता है कि सुवर्णभूमि में उपनिवेश बनाने का श्रेय ताम्रितिति से लेकर पूर्वों भारत के समुद-तट के प्रायः सब बन्दरगाहों को था; पर दिखण-भारत के बन्दरगाहों को उसका विशेष श्रेय था। हिरेभद की कहानियों से भी इसी बात की पृष्टि होती है। सुवर्णभूमि में भारतीय ज्यापारी प्रायः जलमार्ग से होकर हो पहुँचते थे। पर इस बात की सम्भावना है कि हिन्दचीन से मलय-प्रायदीय को शायद स्थलमार्ग भी चलते थे। इन मार्गी पर भयंकर प्राकृतिक बाधाएँ थीं,

पर, जैसा इस भारत से पानीर होकर चीन के रास्ते के सम्बन्ध में देख आये हैं, ज्यापारियों के लिए किटनाइयाँ कुछ विशेष महत्त्व नहीं रखती थीं। बंगाल की खाषी में जल-डाकुओं के उपद्रव से तो प्राकृतिक किटनाइयाँ सरल ही पबती रही होंगी। इत्सिंग का कहना है कि ज्यों सदी में भारतीय क्ष्य-इरताहों से दिखण-पूर्व जानेवाले जहाजों को अगजमन होप के रहनेवाले नरभचकों से सदा उर बना रहता था। मलाका के जलडमकमध्य में ज्यापार की अभिवृद्धि से मलय के निवासियों को भी लुटपाद का मौका मिला। बाद में, शीविजय-द्वारा मलाया के जलडमकमध्य की कड़ी निगरानी होने से भी स्थलमायों का महत्त्व बढ़ गया होगा। विद्वानी का विचार है कि डमक-मध्य के चकर से बचने के लिए भारतीय यात्रियों को का की तंग गरदन पार करके प्रायद्वीप के पूर्वा किनारे पर पहुँचने का पता चल गया था। दिख्या-मारत के नाविक बंगाल की खाड़ी पार करके अग्डमन और नीकोबार के बीच का पतला समुद्री रास्ता अथवा उसके दिखन मीकोबार और आचीन के बीच का रास्ता पकड़ने थे। वे पहले रास्ते से तक कोल पहुँचते ये और इसरे रास्ते से केदा। केदा से विगोरा और जाँग से पातालुंग होते हुए कर्ग्डोन खाड़ी पर लिगोर और का से खुम्मोन पहुँचना सरल था। तकोल से चैय की भी रास्ता था।

मध्य-भारत तथा समुद्री किनारे के यात्रियों के स्वाम की खाड़ी पहुँचने के लिए रास्ता तराय से नजकर पर्वत पर होता हुआ तीन पगोड़ा के दरें से निकतकर कनवांव्री नरी से होता हुआ सेनाम के देखा पर पहुँचता था। उत्तर में मेनाम की घाड़ी का रास्ता पश्चिम में भोत-मीन के बर्दर और राहेंग के गाँव को मिलानेवाला रास्ता था। अद्येत में हम एक और रास्ते की करपना कर सकते हैं जो कीरत के पठार से वितेप होकर मेनाम और मेकोंग और सुन नरी की बाड़ी को मिलाता था और उत्तर में आधाम से ऊपरी बारी और युन्नान होकर भारत और चीन का रास्ता चलता था। श्री क्वारिट्श वेश्व की राय में, सुन नदी की बाड़ीवाला रास्ता जहाँ पूर्वी स्थाम के पठार को पार करता था वहीं पासीक नदी के बार्ये किनारे पर एक बढ़ा शहर था जिसे आज भी श्रीदेव कहते हैं। व यहाँ बश्नेवाले सात्री शायर कृष्णा और गोदावरी के बीच के हिस्से से आये थे। श्रीदेव स्थाम के पठार और मेनाम नदी की बाड़ी के बीच के रास्ते में, एक बढ़ा स्थापिक राहर था। शायद इस श्रीदेव से हम समराहचकड़ा के देवपुर की पहचान कर सकते हैं।

इस युग में पल्लब-साम्राज्य के भू-स्थापकों ने भी हिन्द-प्रिया में अपना काफी अभाव बदाया। नरसिंहवर्मन् (करीब ६३०-६६०ई०) ने तो सिंहल के राजा माणावम्म की सहायता के लिए दो बार जहाजी बेंद्रे भेने। मवालिपुरम् और कांजीवरम् उस युग में बन्दरगाह थे और वहीं से होकर सायद सिंहल और सुनर्णभूमि की जहाज चलते थे। अ सिंहल में मिले हुए व्यीं सदी के एक संस्कृत-लेख से पता चलता है कि समुद्र-यात्रा में उशाल भारतीय व्यापारियों का सार्थ, जो माल लरीदने-बेचने और जहाजों में भरने में उशाल था, सिंहल में व्यापार करता था। अ व दिस्ता के व्यापारी थे अथवा नहीं, यह तो नहीं कहा जा सकता; पर इन उल्लेखों से हरिभद द्वारा सिंहल और भारत के साथ पनिष्ठ व्यापारिक सम्बन्ध की पुष्टि हो जाती है।

१. के॰ ए॰ नीसक्यं राखी, हिस्टी बॉक श्रीविजय, ए॰ १८-१३, सदास, १६४६

र. क्वास्ट्स बेक्स, दुवबंस् अंशकोर, पृ० १०० से

दे. जे॰ ब्राह्क पूक्त प्रस्क बी॰, १३६४, ब्राट १, पूर्व ५

क, वहीं, प्रच १२ ..

हम कपर बता चुके हैं कि ज्वा सदी में किस तरह भारतीय व्यापारी और भू-स्वापक विदेशों में अपनी कीर्ति बदा रहे थे। देश की भीतरी पय-पद्धित पर भी, पहले की तरह ही, क्यापार चत रहा था और सावों की अधिवधाओं में भी कोई विशेष अन्तर नहीं पढ़ा था। यात्रा पर निकतने के पहले, सार्थवाह अपने साथ वात्रियों को धिवधा के साथ ते जाने की धोषणा मुनारी से करा देते थे। सार्थिकों के इक्ट्या हो जाने पर सार्थवाह उन्हें उपदेश देता था, "सार्थिकों, देखी, मंजिल पर पहुँचने के दो रास्ते हैं। एक रास्ता सीधा जाता है पर इसरा जरा पूमकर। धुमाबदारों रास्ते से कुछ समय अवस्थ लगता है, पर सीमा पार करके सीथ-पीले गन्तव्य नगर पहुँचने में आसानो पहती है। सीधा रास्ता कठिन है। इसमें समय तो कम लगता है किन्तु इसपर खूँबार जानवर लगते हैं और इसपर के पेशे के फल और पत्तियों विवैश्वी होती है। इस रास्ते पर मधुर-मायी याय देने को तैयार रहते हैं, पर इनके केर में नहीं पड़ना चाहिए। धुसार्थिक यात्रा में यात्री कभी एक रसरे से खलग नहीं होते; क्योंकि खलग होने में खतरे की सम्भावना रहती है। रास्ते में दावानत भिन्न सकता है, पढ़ाड भी पार करना पड़ता है। वैसवाहियों के पास कभी नहीं ठहरना चाहिए; क्योंकि उनके पास ठहरने से विपत्ति की आरांका बनी रहती है। नजदीक के रास्ते में खाना-पीना भी मुश्कित से मिलता है। रास्ते में सबको दो पहर तक पहरेवारी करनी चाडिए।"

धरण की कहानों से भी यह पता लगता है कि रास्ते में चोर-डाइयों स्रोर जंगली जातियों का भय रहता था। घरण श्रपनी यात्रा में कुछ पहावों ( प्रयासक ) के बाद उत्तरापुर में श्रवलपुर पहुँचा। वहाँ माल बेवकर उसने श्रवणा कायदा किया। वहाँ से माल लाइकर वह माकरी की स्रोर चला। यात्रा में एक जंगल मिला जहाँ जंगली जानवर लगते थे। यहाँ मार्थ ने पड़ाव डाला श्रीर पहरे का प्रवन्ध करके लोग सी गये। आधी रात में सिंगे बजाकर शवरों श्रीर मिल्लों ने सार्थ पर पावा बोत दिया जियसे साथ की कियाँ भयभीत हो गईं। सार्थ के सैनिकों ने उनका मुकावला किया पर उन्हें भागना पड़ा। बहुत-से सार्थिक मारे गये। उनका माल लूट लिया गया। छुड़ यात्रियों को शवर पकड़कर भी ले गये। रे

3

हम पहले खएड में चात्र्वी और बाठवी सदी की जहाजरानी पर प्रकाश डाल चुके हैं। हम यह भी देव चुके हैं कि ज वी सदी के मध्य भाग में किस तरह मुसलमान अपनी प्रभुता बदा रहें थे। ज वी सदी के अन्त तक तो फारय की खाड़ी की जहाजरानी आखों के कन्ने में आ गई थी। ज वी सदी के मध्य में अरबों का भड़ोन और याने पर धावा भी शायद बहीं के व्यापार पर कन्ना करने के लिए ही हुआ था। नवीं सदी तक तो अरब इतने प्रवत्त हो मये थे कि चौरहवीं खदी तक लाल-शायर से लेकर दिखा-चीन के समुद्र तक इन्हीं की जहाज-रानी का थीलवाजा रहा। १२ वो सदी में तो चीनी लोग अरबों को ही एकमात्र विदेशी अधिष्ठापक भानने लगे थे। इस युग में भारतीय जहाजरानी पर भी प्रकाश डालने के लिए हमें अरब भीगीलिकों की शरण में जाना पहता है, क्योंकि अरबों का जैसे-जैसे समुद्र पर अधिकार

३. समराइण्चकहा, १० ४७६ से

र, बही, पु॰ रे१० से

बढ़ता गया वैसे-वैसे भारतीयों की जहाजरानी कम होती गर्ड, गोकि होपान्तर को भारत से जहाज इस युग में भी जाते रहे।

अरब तीन तरफ ये—यथा, पूर्व में फारस की खाड़ी से, दिखा में हिन्दमहासागर से और पिक्षम में लालसागर से घिरा हुआ है। इसीलिए हिजा की पहली दो सिद्यों में इसे जजीरत-अल-अरब कहते थे। अरब एक धीरान देश है और इसीलिए यहाँ के बाशिन्दों को अपनी जीविका चलाने के लिए न जाने कब से ब्यापार का आक्षय लेना पड़ा। इस देश आये हैं कि सदर पूर्वकाल से हो भारत और अरब में व्यापारिक सम्बन्ध था। लालसागर के आगे भारतीय माल ले जाने का काम तो अरब ही करते थे; क्योंकि ईसा की आरंभिक सदियों में इस व्यापार में रोमनों ने भी हाथ बटाया था।

अरव में इस्लाम के आ जाने के बाद वहाँ के लोगों ने अपनी जहाजरानी में आशासीत चलति की। भारत के साथ उनका अधिक सम्पर्क बढ़ने से अरबी में बहुत-से जहाजरानी के राष्ट्र आ गये। अरबी बार (किनारा) संस्कृत के बार राष्ट्र का ही रूप है। दोनांज डॉगी का, बारजद बेंद्र का, हुरी (एक छोटी नाव) होंद्री का तथा बानाई विश्विक का रूप है।

मारतीयों की तरह अरब भी जहाजरानी में बने कुराल थे। वे लच्चणों से जान जाते थे कि त्कान आनेवाला है और उससे बचने के लिए वे प्रा प्रयस्न करते थे। उन्हें समुदी हवाओं का भी प्रा ज्ञान था। अबुहनीका दैन्सी [ ए० हि० २८२ ] ने निर्यामक-शाक्ष पर कि पाव-उल अनवा नाम का अन्य तिला जिसमें उन्होंने बारह तरह की हवाओं का उल्लेख किया है—यथा जन्म ( दिखनाइट ), शुमाल जरिया ( उतराइट ), तैमनादाअन ( दिखनाइट ), कबुल दबुल ( पिंड्रवों ), नकवा ( उत्तर-पूर्वों ), अजीव ( काली हवा ), बादखरा ( अन्द्र्वी हवा ), हरजक ( उत्तराइट ), और साहफ । इस सम्बन्ध में हम अपने पाठकों का ध्यान आवस्यकचूं की में उल्लिखित सोलह तरह की हवाओं की ओर दिलाना बाहते हैं। अबुहनीका के प्राय: सब नाम इस तालिका में आ गये हैं। संस्कृत का गर्जम यहाँ हरजफ हो गया है और कालिकावात अजीव। यहाँ यह प्रस्न उठता है कि अबुहनीका की हवाओं की तालिका का कोत क्या है। शायद भारतीय साहित्य से यह तालिका ली गई हो तो कोई ताज्जब नहीं।

भारतीय जहाजों की तरह अरबों के जहाज भी रात-दिन चला करते थे। दिन में अरब जहाजी पहाजों, समुद्री नक्सों और समुद्रतट के सहारे अपने जहाज चलाते थे, पर रात में नचुत्रों की गति ही चनका सहारा थी।

जैसा इस उपर कह आये हैं, सलीका उस्मान के समय, बहरैन के शासक इकम ने अपने जहाजी के से थाना और नहोज पर आक्रमण किया। अन्दुल मिलक के राज्यकाल में इज्जाज किन मुझक पूर्वी प्रदेश का शासक नियुक्त किया गया। यह प्रदेश ईराक से दुर्किस्तान और सिन्ध तक फैला हुआ था। इज्जाज के शासनकाल में अर्थों के व्यापारी-जहाज सिंहल तक पहुँचने लगे। एक समय, उन्न ऐसे ही जहाज समुद्री डाकुओं द्वारा लूट लिये गये। इसपर सका होकर हरजाज ने जल, यल, रोनों ओर से सेना भेजकर सिन्ध को फतह कर लिया।

<sup>1.</sup> इस्लामिक कल्चर, अवट्वर, ११४१, ए० ४४३

र, इस्जामिक कल्चर, जनवरी, १२४३, पूर ७२

हजाज के पहले, फारस की खाड़ी और सिन्ध नदी पर बलनेवाले जहाज रस्सी से सिले तख्तों से बने होते थे, लेकिन भूमध्यसागर में चतनेवाले जहाज की उठों ककर बनते थे। हज्जाज ने ऐसे ही जहाज बनवाये और पानी को रोकने के लिए अलकतरे का प्रयोग किया। उसने नोकदार नावों की जगह चौरस नावें भी बनवाई।

श्रपने चाचा श्रलहजाज की मृत्यु के बाद मुहम्मद्विन-कासिम ने सुराष्ट्र के लोगों से, जो उस समय द्वारका के उत्तर बेट के समुद्री डाकुश्रों से लह रहे थे, मेल कर लिया। े सिन्ध फतह करने में श्रर्था बेहे का काफी हाथ था। १०० हिजरी में जब जुनैद-विन-श्रब्दुल रहमान श्रलमुर्रों सिन्ध का शासक नियुक्त हुआ तब उसने राजा जयसी से समुद्री लहाई लहकर मएडल श्रीर भहोच फतह कर लिया।

भारत के पश्चिमी समुद्रतट पर अरबों के ये धावे केवल नाममात्र के थे, पर जल्दी ही एक ऐसा धावा हुआ जिससे वलभी का अन्त हो गया। अलबेहनी का कहना है कि ७५० से ७० के बीच वलभी के एक गहार ने अरबों को रुपये देकर वलभी के विरुद्ध मन्सूरा से जहाजी बेहा भेजने की तैयार कर लिया। इस भारतीय अनुश्रुति का समर्थन अरब के इतिहास से भी होता है। १५६ हिजरी में, अरबों ने अब्दुल मुस्क के सेनापितत्व में गुजरात पर जहाजी हमला किया। हिजरी १६० में वे बारबृद पहुँचे (इब्न-असीर)। लगता है कि अरबी का बारबृद वलभी का विकृत रूप है।

उत्तर के वर्ग्यन से यह स्पष्ट हो जाता है कि अरबों ने सिन्ध और काठियावाइ पर हमला करके अपने लिए समुद्री मार्ग साफ कर लिया। उन्होंने साध-ही-साथ यह भी साबित कर दिया कि उनके नये जहाजी वेड़े भारतीय राजाओं के वेड़ों से कहीं मज रूत थे। पर आठवीं और नवीं सदी में अरबों का यह प्रभाव सिन्ध, गुजरात और कोंकण के समुद्रतट तक ही सीमित रहा; भारत का पूर्वों समुद्री तट उनके हमलों से सुरिवित रहा और वहाँ से भारतीय सार्ववाह अपने जहाज बराबर द्वीपान्तर और चीन तक चलाया करते थे।

श्राद भौगोलिकों के श्रनुसार श्राद श्रोर चीन के बीच में सात समुद्र पड़ते थे। मासूदी के श्रनुसार<sup>3</sup>, फारस की खाड़ी श्रोनुल्ला से श्राबदान तक पहुँचती थी। इसकी श्राकृति त्रिभुजाकार थी जिसकी चोटी पर श्रोनुल्ला पड़ता था। इसकी पूर्वी भुजा पर ईरान का समुद्र तट पड़ता था श्रोर इसके बाद हुरमुज का समुद्रतट। उसके बाद मकरान का समुद्रतट शुरू होता था। सिन्ध का समुद्री तट सिन्धु नदी के मुहाने तक चलता था श्रोर वहाँ से भड़ोन का समुद्री तट शुरू हो जाता था।

याकूबी के अनुसार का समुद्र रास अल् जुमजुमा से आरम्भ होता था। इस समुद्र में पूर्वी अफ्रिका का समुद्रतट पहता था। इस समुद्र में बिना नज़ियों की सहायता के नाव नलाना कठिन था। मासूदी के अनुसार, फारस की खाड़ी छोड़ने पर लाट-समुद्र मिलता था। यह इतना बड़ा था कि जहाज उसे दो महीने में पार कर सकते थे; पर अनुकूल वायु में,

१. ब्रेबियट, भा॰ १, ए० १२३

२. सचाऊ, अलबेहनी, १, पु॰ १६३

३. जीव दे प्रेयरि दोर, मा० १, ए० २३८ से २४१

फेरॉ, के रिकेसियाँ, भाग १, पृ० ४६

बाह्रा एक महीने में भी समाप्त हो जाती थी। धुजरात के समुद्रतट पर सैन्र ( जील ), सुवारा ( सोपारा ), थाना, सिन्दान ( दमान ) और खम्मात पढ़ते थे।

तीसरे समुद्र की इर्राकेन्द्र कहते थे। यह नाम शायर हरकेलि से पना। इसकी पहचान बंगाल की बाबों से की जाती हैं। लाट समुद्र और हरिकेन्द्र के बीच में मालदी और लकादी पहते थे जो इन दोनों समुद्रों को अलग करते थे। इन दीपों में अम्पर बड़ी तादाद में मिलता था और नारियल की बड़ी पैदाबार होती थी।

इसके बार, हिन्दमहासागर में, सिरनदीब (सिंहल) पषता या जो मोतियों और रत्नों का घर था। यहाँ से द्वीपान्तर की ओर समुदी रास्ते निकलते थे। इसके बाद रामनी (सुमाना) पबता या जिसे हरकिन्द और शलाइत (मलक्का स्ट्रेट) के समुद घेरे हुए थे। र

विहल के बाद लांगबाजूस (निकोशार) पदता या जहाँ नंगे जंगली रहते थे। जब जहांज निकोशार के द्वीपों के प्रास से गुजरते थे तब वहाँ के रहनेवाले जपनी नावों में चढ़कर जहाज के पास जाते थे और नारियल और अमार से लोड़े बदलते थे। निकोशार के डापू अग्रहमन के समुद्र से अलग होते थे। दो डापुओं में नरमचुक रहते थे जो किनारे पर आनेवालों की खा जाते थे। कमी-कमी अनुकूल हवा के न मिलने से जहाजों को यहाँ ठहरना पहला या, और पानी समाप्त होने पर नारिकों को किनारे पर जाना पड़ता था। 3

हरिकेन्द्र के बाद, मासूदी, कलाह, सिम्फ (चन्पा), तथा चीन के समुद्रों का नाम लेता है और इस तरह, उब मिलाकर, सात समुद्र हो जाते हैं।

सुलेगान एक दूसरी जगह कहता है कि चीनवाले जहाज सीराफ पर लदते और उतरते थे। वहाँ बसरा और खोमान से माल चीन जाने के लिए खाता था। यहाँ पानी गहरा न होने से छोड़े जहाज बड़े जहाजों पर समीते से माल लाद सकते थे। बसरा और सीराफ के बीच का रास्ता १२० फरचेंग (करीब ३२० समुदी मील) पढ़ता था। सीराफ से माल लाइकर और पानी भरकर जहाज मराकत को, जो श्रीमान के छोर पर पड़ता था, चल देता था। सीराफ और मराकत के बीच का रास्ता दो सौ फरसंग (११४० मील) था। मराकत से जहाज पश्चिम-भारत के समुद्र-तट खीर मलाया के लिए चलते थे। मराकत से कचीलन की यात्रा में एक महीना लगता था। प

क्वीलन में मीठा पानी भरकर जहाज वंगाल की खाड़ी की तरफ ज्ल देते थे। रास्ते में लांगवातून पहता था। यहाँ से जहाज कलाइवार पहुँ कुकर मीठा पानी लेते थे। इसके बाद जहाज नियुमा पहुँ नते थे जो कलाइवार से छः दिनों के रास्ते पर था। वहाँ से ने इस म होते हुए जम्म की जात ( अनाम और कोचीन चीन) पहुँ नते थे। यहाँ से सुन्द्रहरूतात का रास्ता दल दिनों का था। इसके बाद दिन्य चीन-समुद्र आला था। इस समुद्र के पूर्वी माम में मतदान नाम का टाइ गई दीन और कलाइ के बीच में पहता था और लोग इसे मारत का हो मान मानते थे। "

<sup>1.</sup> फेरी, बोइयाज दु मार्या अरब सुलेमान, पु॰ ३१-३२, पेरिस १६३२

२. वही, ए० ३१-३४

३. वही, ए० ३१

थ. बढ़ी, पूर्व देह-४०

र, बही, पुरु ४०-४१

धुतमान जिस रास्ते से चीन गया, उसके सममने में हमें किसी कठिनाई का सामना नहीं करना पड़ता। सीराफ से उसका जहाज सीधे मशकत पहुँचा श्रौर वहाँ से क्वीलन। क्वीलन से बंगाल की खाड़ी को पाक जतडमरूमध्य से होकर जाने में निकोबार-द्वीपसमूह के एक द्वीप में जहाज ठहरता था। वहाँ से वह कलाहबार (का का बन्दर, मलायाशायद्वीप के उत्तर में) पहुँचता था। यहाँ से तियोमा का टारू (मलय के दिन्खन-पूर्व में तियोमन टारू ), तियोमा से कुंदंग (सांजाक की खाड़ी में सेगावँ नदी के मुहाने पर ), इदंग से चम्पा (यानी चम्पा की उस समय की राजधानी), चम्पा से सुन्दरकूलात (शायद हैनान का टापू ) श्रौर अन्त में सुन्दरकूलात से पीर्त द ला चीन की खाड़ी से खानकू यानी कैटरान।

इस यात्रा में सीराफ से कैएटन तक करीब पाँच महीने लगते थे।

इंग्नखुरीदबह (हिजरी की तीथरी सदी) इस रास्ते का और खुलकर बयान करता है। उसके अनुसार, यह रास्ता बसरा, खारक का टापू, लावान का टापू, ऐरोन का टापू, खेन, कैश, इब्रक्तवान, हुरमुज होता हुआ सारा पहुँचता था। सारा उस समय िन्य और फारस के बीच की सीमा था और वहाँ से देवल के लिए जहाज चलते थे। सारा से देवल, सिन्य नरी का मुहाना और औतगीन जहाज पहुँचता था। यहाँ से भारत की सीमा आरम्भ होती थी। औतगीन से आगे कोली, सन्दान, मली और बलीन पढ़ते थे। बलीन के आगे मार्ग अलग-अलग हो जाते थे। समुद्रतट पर चलनेवाले जहाज पापटन चले जाते थे। वहाँ से संजली-कबरकान, गोदावरी का मुहाना, और कीलकान होते हुए जहाज चीन पहुँचते थे। दूसरे जहाज बलीन से सरन्दीव और वहाँ से जावा जाते थे। इन्नड बलीन से सीधे चीन चले जाते थे।

भारत के पश्चिमी ख्रीर पूर्वों तट के बन्दरगाहों के बारे में हमें अलबेहनी से भी कुछ पता चलता है। उसके अनुसार, भारतीय समुद्रतट मकरान की राजधानी तीज से ख्रारम्भ होकर दिक्लन-पूग्ब की देवल की ख्रोर जाता था। देवल के ख्रागे चलकर लोहारानी (करावी), कच्छ, सोमनाथ, खम्भात, मड़ीच, सन्दान (डामन), सुवारा ख्रोर थाना पहते थे। इस समुद्रतट पर कच्छ और सोमनाथ के जल-डाकुक्यों का जिन्हें बवारिज (बावरिए) कहते थे, बहा उपद्रव रहता था। थाना के बाद, जिमूर, बह्मम, कंजी होते हुए जहाज सिंहल पहुँचते थे ख्रीर वहाँ से चोलमगडल पर रामेश्वर व

धुलेमान के अनुसार, बसरा और बगदाद को चीनी माल बहुत थोड़ी तायदाद में पहुँचता था। इसका कारण खान हूं में पड़ी-बड़ी आग लगना कहा गया है जिससे निर्यात के माल को बहुत नुकसान पहुँचता था। अरब में चीनी माल न पहुँचने का कारण समुद्र में बहुत-से जहाजों का ट्रयना था जिससे माल आने-जाने में बड़ी कमी पड़ जाती थी। रास्ते में जल- डाकुओं से भी बड़ा नुकसान पहुँचता था। अरब और चीन के बीच के बन्दरगाहों में भी अरब जहाजों को काफी दिन तक ठहरना पड़ता था जिससे अरब व्यापारियों को अपना माल लाचार होकर बेच देना पड़ता था। कभी-कभी हवा जहाजों को ठीक रास्ते से हटाकर यमन अथवा दूसरे देशों की और डकेल देती थी जहाँ व्यापारी अपना माल बेच देते थे। चीन और अरब के बीच व्यापार की कभी का एक यह भी कारण था कि व्यापारियों को जहाजों की मरम्मत के

१. सुलेमान नदवी, अरब और भारत के सम्बन्ध, पृ० ४८-४६, प्रयाग, १६६०

२. सचाऊ, अवबेरुनी, ए० २०६

लिए श्रथवा श्रौर किसी दुर्घटना की वजह से काफी दिन तक ठहरना पड़ता था। जो भी हो, ऐसा मातृम पड़ता है कि नवीं सदी में श्ररबों का व्यापार श्रधिकतर भारत, मलाया, सिंहल से ही था, चीन से कम।

चीन के बाहरी व्यापार को तांग सम्राट् हि-कुरसुंग ( ५०४-५६ ) के समय की एक दुर्घटना से भी काफी धक्का लगा। उस समय सेना ने बगावत करके कई नगरों को लूट लिया जिससे व्यापारियों को मलय के परिचमी समुद्रतट पर कलाह को भागना पड़ा और यह बन्दर, कम-से-कम १०वीं सदी के आरम्भ तक, अरब-व्यापार का मुख्य केन्द्र बना रहा। १०वीं सदी के अन्त में केरएन और त्सुआनचू पुनः चीन के बाहरी व्यापार के मुख्य केन्द्र बन गये और चीन का अरब, मलय, तांकिंग, स्याम, जावा, परिचमी सुमात्रा तथा परिचमी बोनियों से पुनः सीधा व्यापारिक सम्बन्ध स्थापित हो गया । इस युग में भारत का चीन के साथ व्यापार का क्या हाल हुआ, इसका हमें पता नहीं; पर बहुत सम्भव है कि अरबों के साथ शायद उन्हें भी अपना व्यापार मलय-प्रायद्वीप, स्याम, सुमात्रा और जावा के साथ ही कुछ दिनों तक कीमित रखना पड़ा हो।

श्ररबों की नजर में भारतीय व्यापार का बड़ा महत्त्व था। हजरत उमर ने जब एक व्यापारी से भारत के बारे में पूछा तो उसने कहा- 'उसकी निदयाँ मोती हैं, पर्वत काल हैं श्रीर वृत्त इत्र हैं। अरव और भारत के व्यापार का सबसे बड़ा बन्दर उस समय त्रोबुल्ला था। इस बन्दर का भारत के अध इतना घना सम्बन्ध था कि ऋरव उसे भारत का ही एक झंग सममते थे। २५६ हिजा में श्रोवुल्ला के नष्ट हो जाने पर बसरा भारतीय व्यापार का केन्द्र बन बैठा। अर्वों का सिन्ध पर अधिकार हो जाने पर यह व्यापार और बढ़ा और इसका मासल बिलाफत की श्राय का एक बड़ा साधन हो गया। सीराफ ३३६ हिजा में नष्ट हो गया। उम्मान के पास, कैस नामक एक टापू था। याकूत का कहना है कि भारतीय राजाओं में इस टापू के शासक का बहुत मान था; क्योंकि उसके पास बहुत-से जहाज थे । काजवीनी (हिन्नी ६८६ ) के श्रनुसार, कैस भारत के व्यापार का मराडी श्रीर उसके जहाजों का बन्दर था। भारत से वहाँ श्रच्छा-से-अच्छा माल लाया जाता था। 3 अपूजैद सैराफी (ई॰ धर्वी सदी ) इस बात का कारण बतलाते हुए कि जहाज लालसागर होकर मिस्र क्यों नहीं जाते श्रीर जहा से लौटकर भारत क्यों चले जाते हैं, कहता है- 'इसिलए कि चीन और भारत के समुद्र में मोती होते हैं, भारत के पहाड़ों श्रीर जगलों में जवाहिरात और सोने की खाने हैं, उसके जानवरों के मुँह में हाथी दाँत हैं, इसकी पैदावार में आवनुस, बेंत, जद, कपूर, लोंग, जायफल, बक्सम, चन्दन और सब प्रकार के मुगन्यित द्रव्य होते हैं, उसके पित्रयों में तोते और मीर हैं और उसकी भूमि की विष्टा में कस्तूरी है।"४

इत्र खुर्दादबह (हि॰ २५०) में भारत से ईराक जानेवाली वस्तुओं की सूची में ये सब चीजें हैं—सुगन्धित लकहियाँ, चन्दन, कपुर, लौंग, जायफल, कबाबचीनी, नारियल, सन के कपड़े

<sup>1.</sup> केर्री, सुक्रेमान, पृ॰ ३७-३८

२. हर्यं, चाम्रोजुङ्गा, ए० १८-१३

रे. नदवी, वही, पृ० ४२-४६

४. वही, १४-११

श्रीर हाथदाँत, सरन्दीब के सब प्रकार के लाल, मोती, बिल्लौर श्रीर जवाहरात पर पालिश करने का कोरएड, मालाबार से काली मिर्च, गुजरात से सीसा, दिन्छन से बक्कम श्रीर सिन्च से कुटबाँस श्रीर बेंत।

हुदूरए श्रालम (६८२-८३) से हमें पता चलता है कि १ • वीं सदी में अरब में कामरूप से सोना और अगर, उड़ीसा से शंव और हाथी हों न , मातागर से मिर्च, खम्भात से जूते, राम्रविग्ड से पगड़ी के कपड़े, कन्नौज के राज्य से जवाहरात, मतमत, पगड़ियाँ, जड़ी-बूटी और नेपाल से कस्तूरी आती थी। भासूदी और बुखारी भी खम्भात के जूनों की प्रशंसा करते हैं। थाना के कपड़े प्रसिद्ध थे जो या तो वहीं बनते थे या देश के भिन्न-भिन्न भागों से वहीं आते थे। रे

मुसहर बिन मुहलहिल (३३१ हि॰) के अनुसार, भारत के गजायर बरतन अरब में चीनी बरतन की तरह बिकते थे। व्यापारी लोग यहाँ से सागौन, बेंत, नेजे की लकड़ियाँ, रेबन्द-चीनी, तेजपात, ऊद, कपूर और लोबान ले जाते थे। इब्जुल फकीह (हि॰ ३३०) के अनुसार, भारत और सिन्ध से सुगन्धित द्रव्य, लाल, हीरा, अगर, अम्बर, लोंग, सम्बुल, कुलंजन, दालचीनी, नारियल, हरें, तृतिया, बक्रम, बेंद, चन्दन, सागौन की लकड़ी और काली मिर्च बाहर जाती थी। अ अरब लोग भारत से चीन को गेंडे के सींग ले जाया करते थे। वहाँ इनकी बेशकीमत पेटियाँ बनती थीं। भारत से खाने के लिए सुपारियाँ भी जाने लगी थीं। भारत से खाने के लिए सुपारियाँ भी जाने लगी थीं। भारत के सुप्रसिद्ध मलमल के बारे में सुलेमान लिखता है—''यहाँ जो कपड़े बुने जाते हैं वे इतने बारीक होते हैं कि पूरा कपड़ा ( थान ) एक अंगुठा में आ जाता है। ये करड़े सूती होते हैं और इन्हें मैंने स्वयं देशा है।'' लगता है, इस युग में भारत से छपे कपड़े मिस्र जाते थे। ऐसे बहुत से कपड़ों के नमूने मिस्र में मिले हैं।'

दसवीं सदी में सिन्ध के सोने के सिन्कों की भारत में बड़ी माँग रहती थी। सुन्दर पेटियों में सजी पन्ने की आँगूठियों यहाँ आती थीं। मूँगे और दहंज की भी यहाँ काफी माँग थी। मिस्री शराब की भी कुछ खपत थी। रूम से रेशमी कपड़े, समूर, पोस्तीन और तजवारें आती थीं। फारस के गुलाबजल की भी कुछ खपत थी। बसरे से देवल और खजूर आता था। चोल-मएड ल में अरबी घोड़ों की माँग थी।

इस युग की भारतीय जहाजरानी का श्ररबी श्रयवा चीनी साहित्य में उल्लेख नहीं है। शायद इसका कारण यह हो सकता है कि श्ररबों श्रीर चीनियों ने सुमात्रा श्रीर जावा की जहाजरानी श्रीर भारत की जहाजरानी को एक ही मान लिया हो; क्योंकि वे सुमात्रा श्रीर जावा को भारत का ही एक भाग मानते थे। जो भी हो, श्ररबों के भौगोलिक साहित्य में बहुत-से ऐसे प्रसंग श्राये हैं जिनसे पता चलता है कि भारतीय ज्यागारी फारस की खाड़ी में बराबर जाया करते

१. वी॰ मिनोस्की, हुदूद अल-आजम, ए॰ ८६ से, जयडन १६३७

२. नदवी, वही, ए० ११-१६

३. वही, पृ॰ १७-१८

४. वही, ए॰ ६६-६७

र. फिस्तर, जे खाज आँप्रिमे द फोस्तात ए ज पुन्दूस्तान, पेरिस, १६६८

६ नद्वी, वही, पृ० ६८

थे। ईसा की नवीं सदी में, श्रवृजैद सैराफी, इस प्रसंग में कि भारतीय सहभोज नहीं करते थे, लिखता है— ये हिन्दू न्यापारी सीराफ में याते हैं। जब कोई अरब न्यापारी उन्हें भोजन के लिए निमन्त्रण देता है तब वे सौ और कभी उससे भी अधिक होते हैं। पर उनके लिए यह ज़हरी होता है कि हर एक के सामने अलग-अलग थाल रखा जाय जिसमें कोई दूधरा समितित न हो सके। यहाँ हम भारतीयों के उस रिवाज का उल्लेख पाते हैं जिसके अनुसार अरबों की तरह दस्तरखान में बैठकर एक साथ खाना मना था। युजुर्ग इन्न शहरयार ने अजायवुल हिन्द में बीसों जगह बानियाना के नाम से अरब जहाजों के भारतीय यात्रियों का नाम लिया है। रे

8

दसवीं सदी के बाद भी, चीन के व्यापार में अरबों और भारतीयों का बहुत बड़ा हाथ रहा। चू-कु-फाई (११७६ ई०) लिखता है—'कीमती माल के व्यापार में कोई भी जाति अरबों (ता-शी) का मुकाबला नहीं कर सकती। इनके बाद जावा (शो-पो) के लोगों का नम्बर आता है, तीसरा पालेमबेंग (सान-फो-त्सी) के लोगों का और इसके बाद दूसरों का।'र लगता है, चू-कु-फाई ने जावा और पालेमबेंग के ब्यापारियों में हिन्दुस्तानियों को भी शामिल कर लिया है।

प्रान्च-को-तान (१९२२ ई०) में कहा गया है कि किया-तु नाम के जहाज चीनी समुद्र में बराबर खाते-जाते रहते थे। श्री हर्थ का कहना है कि ये जहाज मालबार के समुद्रतट पर चलनेवाले कतुर नाम के जहाज थे। कालीकट के ये जहाज साठ से पेंसठ हाथ तक के होते थे श्रीर इनके दोनों सिरे नुकीले होते थे। 3

पिंग-चू-को-तान से यह भी पता चलता है कि किया-लिंग यानी कलिंग के समुद्रतट पर चलनेवाले बढ़े जहाजों पर कई सौ आदमी सफर करते थे, पर छोटे जहाजों पर सौ या उससे कुछ अधिक। ये व्यापारी अपने में से किसी व्यापारी को अपना नायक चुन लेते थे और वह अपने सहायक की मदद से सब काम-काज चलाता था। केएटन के नावध्यन्त की आज्ञा से, वह अपने अनुयायियों की मदद से हल्की बेंत की सजा दे सकता था। इस नायक के लिए यह भी आवश्यक था कि वह अपने किसी साथी के मर जाने पर उसके माल को किहरिस्त तैयार करे।

इन व्यापारियों का यह कहना था कि वे उसी समय समुद्र यात्रा करते थे जब जहाज बहा हो और उसमें काफी संख्या में यात्रा करनेवाले हों; क्योंकि रास्ते में बहुत-से जलडाकू अपने देश को न जानेवाले जहाजों को लूट लिया करते थे। मेंट माँगने की प्रथा भी इतनी श्राधिक थी कि भेंट माँगनेवालों को तृप्त करना भी आसान काम नहीं था। इसके लिए साथ में सौगात का काफी सामान रखना पहता था। इसलिए, छोटे जहाज काम के नहीं होते थे।

न्यापारी चिट्ठियाँ डालकर, जहाज की जगह की आपस में बाँट लेते थे और अपनी जगहों में माल लाद लेते थे। इस तरह प्रत्येक न्यापारी को कई फुट जगह माल रखने को मिल

१. वही, पृ० ७१

र. हथे और रॉकहिल, ज्वाबोजुकुबा, ए॰ २३

२. वही, ए॰ ३०, फु॰ नो॰ २

४. वही, पृ० ३१-३२

जाती थी। रात में व्यापारी अपने सामानों पर ही विस्तर डालकर सी रहते थे। सामान में बरतन-भाँडे काफी होते थे।

नाविकों को तूफान श्रीर बरसात का इतना भय नहीं होता था जितना जहाज के समुद्र में िक जाने का। ऐसा होने पर उसकी मरम्मत केवल बाहर से ही हो सकती थी श्रीर इसके लिए विदेशी दास काम में लाये जाते थे।

जहाजों के निर्यामक समुद्र के किनारों से मली-भाँति परिचित होते थे। रात में, नज़त्रों की गित से, वे अपने जहाजों का संचालन करते थे और दिन में सूर्य की सहायता से। सूर्य के हुव जाने पर वे कुतुबनुमा की सहायता लेते थे अथवा समुद्र की सतह से कैंटिया डोरी की मदद से थोड़ी मिट्टी निकाल कर और उसे सूँघ कर अपना स्थान निश्चित करते थे। यह परीचा शायद

श्रार्यपूर के सुरारगजातक की भूमि-परोत्ता थी।

उपर्युक्त वर्णन में हम कृतुबनुमा का उल्लेख पाते हैं। बीजले का कहना है कि चीनी नाविक तीसरी सरी में कारस की खाड़ी की यात्रा में कृतुबनुमा काम में लाते थे, पर इस सम्बन्ध में उन्होंने कोई प्रमाण नहीं दिया है। इस बात का भी कोई प्रमाण नहीं है कि चीनी जहाज इस युग में अथवा इसके बाद भी फारस की खाड़ी तक पहुँचते थे। श्री रेनो कुतुबनुमा-सम्बन्धी अनेक अपरावी उल्लेखों को जाँचने के बाद इस प्रमाण पर पहुँचते हैं कि बारहवीं सरी के अन्त में और तिरहवीं सरी के आरम में कुतुबनुमा का प्रयोग साधारणका से होने लगा था। पर हम यहाँ मिलिन द्रप्रसन की जहाजरानी-सम्बन्धी एक उल्लेख की ओर पाठकों का ध्यान दिलाना चाहते हैं। इसमें कहा गया है कि चीन तक चलनेवाले भारतीय जहाजों पर एक यन्त्र होता था जिसकी हिफाजत निर्यामक करता था और उसे किसी को छूने नहीं देता था। इस यन्त्र का किसलिए प्रयोग होता था इसका हमें मिलिन द्रप्रस्न से कोई उत्तर नहीं मिलता। हो सकता है कि यह कृतुबनुमा हो। जो भी हो, यह तो निरिचत है कि बारहवीं सरी में इसका प्रयोग होने लगा था। भारतीय साहित्य में तो मुक्ते इसका कोई प्रराना उल्लेख नहीं मिलता है।

चान्नो-जु-कृत्रा भी बारहवीं श्रीर तेरहवीं सिखों में चीन श्रीर श्ररव के व्यापार पर काफी प्रकाश डालता है। उससे पता चलता है कि उस युग में चीनियों, श्ररकों, श्रीर भारतीयों का हिन्दमहासागर में काफी पात का व्यापारिक सम्बन्ध था। तांकिंग में श्रगर, सोना, चाँदी, लोहा, ईंगुर, कौड़ी, गैंड के सींग, सीप, नमक, लाँकर, कपास श्रीर सेमल की रूर्ड का व्यापार होता था। अश्रन म में जहाज के पहुँचने पर राज-कर्मचारी एक चमड़े की बही के साथ उसपर चढ़ जाते थे श्रीर इस बही में सफेद रंग से माल का व्योरा भर देते थे। इसके बाद माल उतारने की श्राज्ञा दी जाती थी। इसमें से राजस्व माल का कि भाग होता था। बाकी माल का हर-फेर हो जाता था। खाते में बिना दर्ज माल जब्त कर लिया जाता था। अश्रनाम में विदेशी व्यापारी कपूर, कस्त्ररी, चन्दन, लखेरे बरतन, चीनी मिटी के बरतन, सीसा, राँगा, सम्यु श्रीर शक्कर का व्यापार करते थे। कम्बुज में हाथीदाँत, तरह-तरह के श्रगर, पीला मोम, सुर्बाब के पर, का व्यापार करते थे। कम्बुज में हाथीदाँत, तरह-तरह के श्रगर, पीला मोम, सुर्बाब के पर,

<sup>1.</sup> वीजले, डॉन ऑफ जियोग्राफी, 1, ४६०

२. ए॰ डी॰ रेनो, जियोग्राफी द श्रवुक्षफिदा, १, पु॰ CCili-CCiv

३. चाम्रोजुकुन्ना, ए० ४६

४. वही, पृ० ४८-४३

हामर की रजन, विदेशी तेज, सोंठ, सागौन की लकड़ी, ताजा रेशम, और सूती कपढ़े का व्यापार होता था। कम्बुज के माल के बदले में विदेशी व्यापारी चाँदी, सोना, चीनी बरतन, साटन, चमड़े से मढ़े ढोज, सम्यु, शक्कर, मुरब्बे और सिरका देते थे। "मलय प्रायद्वीप में इलायची, तरह-तरह के अगर, पीला मोम और लाल किनों गोंद का व्यापार होता था। यालेमबेंग (पूर्वा सुमात्रा) में कछुए की खपड़ियाँ, कपूर, अगर, लाका की लकड़ी, लबंग, चन्दन और इलायची होती थी। यहाँ बाहर से मोनी, लोबान, गुलाबजल, गार्डेनिया के फूल, मुरा, हींग, कुठ, हाधीदाँत, मूँगा, लहसुनिया, अम्बर, सुती कपड़े और लोहे की तलवारें आती थीं। माल की अदला-बदली के लिए सोना, चाँदी, चीनी बरतन, रेशमी किमलाव, रेशम के लच्छे, पतले रेशमी कपड़े, शक्कर, लोहा, सम्यु, चावल, सूला गलांगल, रचवाव आरे कपुर काम में लाते थे। "

सुमात्रा उप जल-डमहमध्य का रचक था जिससे निकलकर विदेशी जहाज चीन जाते थे। प्राचीनकाल में श्रीविजय के राजाश्रों ने जल - डाकुश्रों को रोकने के लिए वहाँ एक लोहे की सिकड़ी, जो ऊपर उठाई-गिराई जा सकती थी, लगा रखी थी। व्यापारी जहाजों के झाने पर वह नीचे गिरा दी जाती थी। बारहवीं सदी में शान्ति होने से यह सिकड़ी उतार ली गई थी और लपेटकर किनारे पर रख दी गई थी। कोई भी जहाज बिना मलका के जल-डमहमध्य में आये आगे बढ़ने नहीं दिया जाता था। ४

मलय-प्रायद्वीप के क्वांतन-प्रान्त में पीला-मोम, लका की लकड़ी, श्रगर, श्रावन्स, कपूर, हाथीराँत श्रौर गैंडे के सींग मिलते थे। इनकी श्रदला-बदली के लिए विदेशी व्यापारी रेशमी छाते, किटीसील, हो-ची के रेशमी कपड़े, सम्धु, चावल, नमक, शक्कर, चीनी बरतन श्रीर सोने-चाँदी के प्याले काम में लाते थे।

लंकामुक (केदा की चोटी के पास ) समृद्ध देश था। यहाँ हाथीदाँत, गैंडे के सींग श्रौर तरह-तरह के श्रगर होते थे। विदेशी व्यापारी सम्शु, चावल, हो-ची के रेशमी कपड़े श्रौर चीनी बरतनों से श्रदल-बरल करते थे। पहले वे माल की कीमत सेने-चाँदी से निर्धारित करते थे। बेरनंग (मलय) में भी श्रगर, लाका की लक्षड़ी श्रौर चन्दन; हाथीदाँत, सोना-चाँदी, चीनी बरतन, लोहा, लखेरे बरतन, सम्शु, चावल, शक्कर श्रौर गेहूँ से बदले जाते थे। व

बोर्नियों में चार तरह के करूर, पीला मोम, लाका की लकड़ी और कछुए की खपिड़ियाँ होती थीं। इनसे अदला-बदली के लिए व्यापारी सोना-चाँदी, नकली रेशमी कपड़े, पटोले, रंगीन रेशमी कपड़े, शीरो के मन के और बोतल, राँगा, हाथीदाँत के जन्तर, लखेरी तस्तरियाँ, प्याले तथा नीले चीनी बरतन काम में लाते थे। "

१. चाम्रोजुकुमा, ए० १६

र. वही, पृ० ५७

र वही पु० ६१

३ वही ए० ६१-६२

र वही पूर इंड

व वही पृ० ६८-वश

७ वही ए॰ ३१६

जावा में गन्ना, तारो, हाथीदाँत, मोती, कपूर, कछुए की खपिइयाँ, सींफ, लबंग, इलायची, बड़ी पीपल, लाका की लकड़ी, चटाइयाँ, विदेशी तलवारों के फल, मिर्च, सुपारी, गन्धक, केसर, सम्पन की लकड़ी और तोतों का व्यापार होता था। विदेशी व्यापारी माल की अदला-बदली सोना-चाँदी, रेशमी कपड़े, काला दिमरक, श्रोरिस की जड़, ईंग्रर, फिटिकेरी, सोहागा, संखिया, लोहे की तिपाइयाँ तथा सफेर और नीले चीनी बरतनों से करते थे। वि

पूर्वकाल की तरह, १२वीं चदी में भी, सिंहल रत्नों के लिए प्रसिद्ध था। लहसुनिया, पारदर्शों शीशा, मानिक और नीलम वहाँ से बाहर जाते थे। यहाँ इलायची, मूलान की छाल तथा सुगन्धित द्रव्य भी होते थे जिन्हें व्यापारी चन्दन, लवंग, करूर, सोना-चाँदी, चीनी बरतन,

घोड़े और रेशमी कपड़ों से बदलते थे। 2

मालाबार के समुद्र-तट से भी बड़ा व्यापार चलता था। यहाँ मोती, तरह-तरह के विदेशी रंगीन सूती कपड़े तथा सादे कपड़े मिलते थे। यहाँ से माल पराक के समुद्रतट पर क्वालातेरोंग और पालमबेंग जाता था और वहाँ हो-ची के रेशमी कपड़े, चीनी बरतन, कपूर, रुवार्ब, लवंग, भीमसेनी कपूर, चन्द्रन, इलायची और अगर से बदला जाता था। 3

गुजरात से नील, लाल किनों, हह और छींट अरब के देशों में भेजी जाती थी। गुजरात

में मालवा से दो हजार बैलों पर लादकर बाहर भेजने के लिए सुती कपड़े आते थे। ४

चोलमराडल से मोती, हाथीदाँत, मुँगा, पारदशों शीशा, इलायची, ऋर्ष पारदशी

शीशा, रंगीन रेशमी कोर के सूती कपड़े तथा सादे सूती कपड़े बाहर भेजे जाते थे।

श्राठवीं सदी से बारहवीं सदी तक के साहित्य में भी बहुधा भारतीयों के समुद्री व्यापार का उल्लेख श्राता है, दिशेष कर द्वीपान्तर के साथ। श्ररबों की तरह भारतीय नाविकों की भौगोलिक दित जागरित न होने से, हमें भारतीय साहित्य में बन्दरगाहों श्रीर उनसे चलनेवाले व्यापार का पता नहीं चलता; पर इसमें जरा भी सन्देह नहीं कि इस युग में भी भारतीय व्यापारी जल श्रीर धल की यात्रा से जरा भी नहीं घवराते थे। जेमेन्द्र श्रपनी श्रवदानकल्पलता में वदर द्वीप-श्रवदान में कहते हैं—

''इम्यारोहणहे बया यद्चलाः स्वभ्रः सदाभ्रं लिहा यहा गोष्पदली क्या जलभर लोभो खताः सिन्धवः। बंध्यन्ते भवनस्थली कलनया ये चाटवीनां तटाः तही येस्य महास्मनां विजसतः सन्वोर्जितं स्फूर्जितम्।।"

इस श्लोक से पता चलता है कि कैसे श्रदम्य उत्साहवाले, खेल-ही-खेल में ऊँचे पहाड़ पार कर जाते थे, छोटे तालाब की तरह सागर को पार कर जाते थे और किस तरह वे बंगलों को उपवन की तरह पार कर जाते थे।

९ चाम्रोजुकुमा, ए॰ ७८

२ वही ए० ७३

३ वही पु॰ मम-म

क्ष बही पुरु ६२-६६

१ वही १० ६६

६ होमेन्द्र, अवदानकर्यवाता, ४।२, क्लकत्ता, १८८८

द्वीपान्तर का उल्लेख कथा-शिरत्सागर में शिक्तदेव की कहानी में भी आता है और, जैसा हम देव आये हैं, ईशानगुरुदेवपद्धित से हमें पता चलता है कि दोणमुख अर्थात नदी के मुद्दानेवाले बन्दरों से द्वीपान्तर को जहाज चलते थे। भविसत्तकहा र में भारत से द्वीपान्तर जाने का मुन्दर वर्णन है। किव कहता है—

#### ''वहणाइँ वहन्ति जलहर रौदि दुत्तरि अत्थाहि मासमुहि। लंघन्तइँ दीवंतर थलाइँ पेक्सन्ति विविह कोऊलाइँ॥''

श्रर्थात्—वे श्रथाह, दुस्तर समुद्र में श्रपने जहाज चलाकर द्वीपान्तर के स्थलों की पार करके नाना प्रकार के कौत्रहल देखते थे।

श्रव प्रश्न उठता है कि जिन जहाजों पर भारतीय नाविक इस युग में यात्रा करते थे वे कैसे होते थे ? इस प्रश्न का उत्तर भोज श्रपने युक्तिकलपतर में दे देते हैं। मध्यकाल के श्रौर दूसरे शास्त्रों की तरह, भोज ने भी नौकाश्रों श्रौर जहाजों के दर्शन में शास्त्रीयता का पच लिया है, फिर भी उनके दर्शन में बहुत-की ऐशी बातें हैं जिनसे भारतीय जहाजों का नक्शा हमारे सामने श्रा जाता है। सबसे विचित्र, पर ठीक बात, जो भोज भारतीय जहाजों की बनावय के सम्बन्ध में बताते हैं वह यह है कि जहाज में लोह की कीलें लगाना मना था। जहाज के तस्ते रस्सी से सी दिये जाते थे । इसका कारण भोज यह बताते हैं कि जलस्थ चुम्बकीय शिलाश्रों से खिचकर लोहे की कीलोंवाले जहाज उन शिलाश्रों से टकराकर हुब जाते थे। पर इस बात में कोई तथ्य नहीं है। ठीक बात तो यह है कि श्ररबों की तरह भारतीय भी अपने जहाज के तस्तों को नारियल की जटा की रिस्सियों से सीकर बनाते थे। उन्होंने श्रपने जहाजों में कील लगाना क्यों नहीं सीखा, इस प्रश्न का कोई उत्तर नहीं मिलता।

भोज के अनुसार, नार्वे दो प्रकार की होती थीं—सामान्य, जो नदी पर चलती थीं और विशेष अर्थात वे जहाज जो समुद्र में चलते थे। नदी पर चलनेवाली सामान्य नार्वों के नाम भोज ने चुद्रा, मध्यमा, पटला, भया, दीर्घा, पत्रपुटा, गर्भका और मन्थरा दिये हैं। उपर्युक्त तालिका में चुद्रा पनसुद्ध्या के लिए, मध्यमा ममोली नाव के लिए, भीमा बड़ी नाव के लिए, चपला तेज नाव के लिए और मन्थरा धीमी नाव के लिए है। पटला शायद पटैले के लिए हैं जिसका व्यवहार गंगा ऐसी नदियों में माल ढोने के लिए अब भी होता है (देखिए, हॉबसन-जॉबसन पटेलो)। गर्भका अरब गोराब का स्पान्तर माजूम पड़ता है। यह नाव गेली की तरह होती थी और समुद्री अथवा नदी की लड़ाइयों में काम में आती थी (देखिए, हॉबसन-जॉबसन पाव)। इन नावों में भीमा, भया और गर्भका सन्दुलित नहीं मानी जाती थीं।

१ ईशानगुरुदेवपद्धति, त्रिवेन्द्रम-संस्कृत-सोरीज (६७), ए० २३७

र भविसत्तकहा, १३।३-४. हरमन याकोबी द्वारा सम्पादित, म्यूनिख, १६१८

३ निसन्धुगः झाहति लौहबन्धं सल्लौहकान्तैहिंयते हि लौहम्। विषयते तेन जलेषु नौका गुणैन बन्धं निजगाद मोजः॥ राधाकुमुद गुकर्जी, प हिस्ट्री झॉफ इचिडयन (शपिंग, पृ०२), फु० नो०२, लंडन, १६१२

४ वही, पृ० २२-२३

समुद्र में चलनेवाली नार्वे दो किस्म की होती थीं, यथा दीर्घा श्रीर उन्नता। दीर्घा नार्वे छः तरह की होती थीं। उनके नाम श्रीर नाप निम्नितिश्वित हैं—दीर्घिका (३२ × ४ × १६ हाथ), तरणी (४८ × ६ × ४४ हे हाथ), लोला (६४ × ८ × ५६ हाथ), गत्वरा (८० × ९० × ६६ हाथ), गामिनी (६६ × ९२ × ८६ हाथ), तरी (१९२ × १४ × १९६ हाथ), जीवाला (१८० × १६ ४ १८ हाथ), श्राविनी (१४४ × १८ × १४६ हाथ), धारिणी (१६० × १८ हाथ), श्रीर वेगिनी (१७६ × २२ × १७६ हाथ)। इनमें लोला, गामिनी श्रीर

माविनी अश्म मानी जाती थीं । उपर्युक्त तालिका में कुछ नाम, यया लोला, दीर्घिका, गामिनी वेगिनी, धारिणी और म्नाविनी गुणवाचक हैं। तरी और तरणी समुद्र के किनारे चलनेवाले जहाज मातूम पहते हैं। पर इस तालिका में दो नाम ऐसे हैं जिनपर विचार करना आवश्यक है। गत्वरा, मेरी समम में, मालाबार के समुद्रतट पर चलनेवाले कतुर नाम के जहाज का संस्कृत रूप है। कतुर के दोनों सिरं नोकदार होते थे श्रौर सत्र हवीं सदी में यह गैली से भी तेज चल सकता था ( हॉबसन-जॉबसन, देखो कतुर )। इसमें भी शक नहीं कि जंघाला जंक का रूप है जिसका प्रयोग चीनी जहाजों के लिए १३०० ई० से बराबर चला श्राता है। जंक की ब्युत्पत्ति चीनी च्वेन से की गई है। प्राचीन श्रायों ने जंक शब्द मलाया के नाविकों से सुना होगा; क्योंकि जंक शब्द जावानी श्रौर मलय 'जोंग' श्रौर 'श्रजोंग' (बड़े जहाज ) का रूपान्तर है (हॉबसन-जॉबसन, देवो जंक )। श्रव प्रश्न यह उठता है कि जंघाला संस्कृत में किस भाषा से तिया गया—चीनी से अथवा मलय से १ संस्कृत का शब्द तो यह मालूम नहीं होता। सम्भव है कि संस्कृत में यह शंब्द हिन्द-एशिया से आया हो। इस सम्बन्ध में में एक दूसरे शब्द जंगर पर ध्यान दिलाना चाहता हूँ जिससे मदास के समुद्रत : पर चतनेवाली एक नाव का बोब होता है। यह नाव दो नावों को जोइकर श्रीर उनपर तख्तों का चौतरा श्रीर बाँस का बाइ लगा कर बनती थी। इस शब्द की उत्पत्ति तमिल-मलयाली संगाडम-चन्नाउम् से मानी गई है जिसकी व्युत्पत्ति के लिए हमें संस्कृत संघाट की शरण जाना पड़ता है। इस शब्द के बारे में एक उल्लेखनीय बात यह भी है कि ईसा की पहली सदी में पेरिझ में इसका व्यवहार हुआ है। अब प्रश्न यह उठता है कि जंक, जंगर और जंबाला में क्या सम्बन्ध है श्रीर ये शब्द किस भाषा के शब्द के हपान्तर हैं ? बहुत सम्भव है कि संस्कृत संघाट से ही यह शब्द बना है। चोलमएडल श्रीर कलिंग से यह शब्द हिन्द एशिया पहुँचा होगा और वहाँ उसका रूप जोंग हो गया होगा। बाद में, इसी शब्द को चीनी जंक कहने लगे।

'उन्नता' किस्म की नावों के बारे में श्रीर कुछ न कहकर केवल यही बतला दिया गया है कि वे ऊँची होती थीं। इससे यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि शायद इस जहाज का पेंदा माल लाइने के लिए काकी गहरा बनता था। उन्नता के निम्नलिखित भेद थे; यथा ऊर्ष्वा (४० ×२४ ×२४ हाथ), श्रमुर्ष्वा (४० ×२४ ×२४ हाथ), स्वर्णमुखी (६४ × ३२ ×३२ हाथ), गर्भिणी (०० ×४० ×४० हाथ) श्रीर मन्यरा (६६ ×४० ×४० हाथ) इसमें ऊर्ष्वा, गर्भिणी श्रीर मन्यरा श्रमुभ मानी जाती थीं। स्वर्णमुखी नाम के जहाज तो श्रमुरहर्वी सदी में भी बंगाल के समुद्रतट श्रीर गंगा में चतते थेरे।

राधाकुमुद मुक्जीं, ए हिस्ट्री अफ इ्चिडयन शिविंग, ए० २२-२४

२. वही, ए० २४

'युक्तिकल्पतर' का कहना है कि उस समय जहाज सोने-चाँदी और ताँवे के अलंकारों से सजाये जाते थे। चार मस्तूलवाले जहाज सफेद रंग से, तीन मस्तूलवाले लाल रंग से दो मस्तूलवाले पीले रंग से और एक मस्तूलवाले नीले रंग से रँगे जाते थे। इन जहाजों के मुख सिंह, महिष, नाग, हाथी, बाघ, पत्ती (बत्तख और मोर) मेंढ़क और मनुष्य के आकार के होते थें।

कमरों की दृष्टि से जहाजों की युक्ति कल्पतरु तीन भागों में बाँउता है; यथा, (१) सर्वमिन्दरा, जिसमें जहाज के चारों श्रोर रहने के कमरे बने होते थे। इन जहाजों पर घोड़े, सरकारी खजाना श्रौर श्रौरतें चलती थीं। (२) मध्यमिन्दरा, इस जहाज पर कमरे डेक के बीच में बने होते थे। ये जहाज लम्बे समुद्री सफरों श्रौर लड़ाई के काम में श्राते थेरे।

जैंग हम ऊपर कह आये हैं, इस काल में भी बंगाल की खाड़ी और हिन्दमहासानर में जलदस्युओं का भय रहता था। जेमेन्द्र ने अपने बोधिसत्त्वावदानकल्पलता में कहा है कि किंध तरह कुछ व्यापारी अशोक के पास नावों द्वारा समुद्र में डाका डालने की शिकायत लेकर पहुँचे। उन्होंने यह भी कहा कि अगर डाके रोके न गये तो वे अपना व्यापार छोड़कर कोई दूसरी वृत्ति प्रहण कर लेंगे । यहाँ नागों से तात्पर्य अराडमान और नीकोबार के रहनेदालों से है। इनकी लूट-खसीए की आदतों का वर्णन मिणमें खलैं और नवीं सदी के अरब यात्रियों ने किया है।

इस युग के भारतीय साहित्य में देश के आयात-निर्यात-सम्बन्धी बहुत कम वर्णन हैं, फिर भी, कपड़ों और रत्नों के ब्यापार के छुछ उल्लेख हमें मिल जाते हैं। मानसील्लास से हमें पता चलता है कि पोइल्लपुर (पैठन), चीरपल्ली, नागपत्तन (नागपटनम्), चीलमण्डल, अल्लिकाकुल (चिकाकोल), सिंहल, अनहिलवाड (अणहिलपट्टन), मूलस्थान (मुलतान), तोगडोदेश (तोंडोमण्डल), पंचपट्टन, महाचीन (चीन), कलिंगदेश और वंग देश के कपड़ों का काफी व्यापार चलता रहता था। ४

इस युग में रत्न-शास्त्र के बहुत-से प्रन्थ लिखे गये जिनसे हमें भारत के रत्न-व्यवसाय के बारे में पता लगता है। निम्नलिखित महारत्न गिनाये गये हैं—वज्र (हीरा), मुक्ता, माणिक्य, नील (नीलम) तथा मरकत (पन्ना)। उपरत्नों में जमुनिया, पुखराज, लहमुनिया और प्रवाल गिनाये गये हैं। बुद्धमट्ट ने इनमें शेष (-अॉनिक्स), करकेतन (काइसोबेरिल), भीष्म (१), पुलक (गानेंट), रिधराच (कारनेलियन) भी गिनाये हैं। इः और उपरत्नों के यथा—विमलक, राजमिण, शंख, ब्रह्ममिण, ज्योतिरस (जैस्पर) और सस्यक नाम आते हैं। फिरोजा और लाजवर्द भी उपरत्न माने गये हैं।

रत्नों के व्यापारी रत्नों की परीचा उत्पत्ति, श्राकार, रंग, जाति तथा दोष-गुण देखकर निर्धारित करते थे।

१. राघाकुमुद मुकर्जी, ए हिस्ट्री अफ इशिडयन शिविंग, ए० २४

व. बही, पृ० २६

३. बोधिसन्वावदानकल्पबता, ए० ११३-११४

४. मानसोल्लास, २, ६, १७ - २०

र. हुई फिनो, बे बेपिदेयर, झाँदियाँ, ए॰, १७, पेरिस, १८६६

व. वही, २१—२४

रास्त्रों में हीरे का उत्पत्तिस्थान सुराष्ट्र, हिमालय, मार्तग (गोतक्रगडा की खान), पौगडू, कोसल, वैरायातट तथा सूर्पार माना गया है। पर इनमें से अधिक जगहों में हीरा नहीं मिलता। शायद इनके नाम सूची में इसलिए ब्रा गये हैं कि शायद वहाँ हीरे का व्यवहार होता था अथवा उन जगहों से हीरा वाहर भेजा जाता था। किलंग यानी उड़ीसा के कुछ जिलों में अब भी हीरे मिलते हैं। कीसल से वहाँ दिखणकोसल की पन्ना की खदान से मतलब है। वैरायातट से यहाँ बाँदा जिले की वेनगंगा और वैरागढ़ की खदान से मतलब है।

वराहिमिहिर के अनुसार मोती, सिंहल, परलोक, सुराष्ट्र ( सम्भात की खाड़ी ), ताम्र-पर्णी ( मनार की खाड़ी ), पाररावास ( फारस की खाड़ी ), कौवेरवाट ( कावेरीपट्टन ) और पारख्यवाट (मदुरा) में मिलते थे। अगस्तिमत ने इसमें आरवटी, जिसका पता नहीं चलता, और बर्बर यानी लालसागर से मिलनेवाले मोतियों का नाम जोड़ दिया है। लगता है, सिंहल में उस समय नकती मोती भी बनते थे। य

सबसे अच्छे माणिक लंका में रावणगंगा नहीं के पास मिलते थे। कुछ निम्नकोटि के माणिक कालपुर (बर्मा), अन्त्र और तुम्बर में मिलते थे। लंका में नकती माणिक भी बनते थे और अक्सर ठग व्यापारी उन्हें असली कहकर बेच देते थे। 3

संका में, रावण गंगा के पास नीलम मिलता था। कालपुर (वर्मा) श्रीर कर्तिंग में भी नीलम की कुछ साधारण खानों का उल्लेख है। ४

रत्नशास्त्रों के अनुसार, मरकत वर्बरदेश में समुद्र-िकनारे के एक रेगिस्तान से तथा मगध से आता था। पहली खान, निश्चय ही, गेवेलजबारह नुवियन रेगिस्तान के किनारे लालसागर के पास है। मगध की खान से, शायद, हजारीवाग के पास, किसी पन्ने की खान से मतलब है। "

उपरत्न कहाँ से आते थे इसका तो कम उल्लेख है, पर फिरोजा फिलस्तीन और फारस से, लाजवर्द फारस से, मूँगा शायद सिकन्दरिया से और रुधिराच खम्मात के रतनपुर की खान से आते थे क

कृमिराग, जिसे बाद में किरमदाना कहते थे, कपड़े रँगने के लिए कारस से आता था; पर, लगता है कि कारस के व्यापारी किरमदाना के सम्बन्ध में भारतीयों को गप्पें सुनाते थे। ऐसी ही एक गप्प का उल्लेख हरिषेण के यहत्क्याकोष की एक कहानी में है जिसमें कहा गया है कि एक पारसी ने एक लड़की खरीदी। उसे उसने छः महीने तक खिलाया-पिलाया। बाद में जॉक द्वारा उसका खून निकाला। उसमें पड़े कीड़ों से किरमदाना बनाया जाता था जिसका व्यवहार ऊनी कपड़ों के रँगने के लिए होता था। भगवती आराधना की ५६० वीं गाथा पर टीका करते हुए आशाधर ने भी यही कहा है कि चर्मरंग-विषय (समरकन्द) के म्लेच्छ, आदमी का खून

१. सुभावितरत्नभायडागार २४—२६

२. वही, पृ० ३२-३३

३. वही, पृ० ३५-४१

४. वही, ए॰ ४२-७३

५. वही, ए० १३-१४

वृहत्कथाकोय, १०२ (१), ८०—८३, भी ए० एन० इपाध्याय द्वारा सन्पादित, वंबई, १६४३

जींक से निकलवाकर एक घड़े में रखते थे श्रीर उक्षमें पड़े कीड़ों के रंग से कम्बल रैंगे जाते थे। श्रि श्रव्यासी-युग के एक लेखक जाहिज के श्रवुसार, किरमदाना स्पेन, तारीम श्रीर फारस से श्राता था। तारीम शीराज के पूर्व में एक छोटा-सा नगर था जो किरमदाना के घर, श्रामेंनिया से कुछ दूर पड़ता था। र

६

श्रवतक तो हम भारतीयों और श्ररबों की समुदयात्रा के बारे में कह श्राये हैं। यहाँ हम यह बतलाने की चेष्टा करेंगे कि भारतीयों का, स्थल-मार्ग की यात्रा के प्रति, इस युग में क्या कब था। तरकालीन संस्कृत-साहित्य से पता चलता है कि स्थल-मार्ग पर उसी तरह यात्रा होती थी, जिसतरह दूसरे युगों में। रास्ते में चोर-डाकुश्रों का भी उसी तरह भय रहता था, जैसे पहले के युगों में। कप्ट भी कम नहीं थे। पर, इतना सब होते हुए भी, व्यापारी बराबर यात्रा करते रहते थे। केवल यही नहीं, वह तीर्थयात्रा का युग था और हजारों हिन्दू सब कप्ट उठाते हुए भी तीर्थयात्रा करते रहते थे। बहुत-से प्राह्मण-परिडत भी श्रपनी जीविका के लिए देश भर में धूमा करते थे। दामोदर गुप्त ने कुट्टनीमतम् में कहा है कि जो लोग धूम-किरकर लोगों के वेश, स्वभाव और बातचीत का श्रध्ययन नहीं करते, वे बिना सींग के बैल के समान हैं। अस्भावितरत्नभाग्डागार में भी कहा गया है कि जो देशों की यात्रा नहीं करता श्रीर परिडतों की सेवा नहीं करता उसकी संकुचित बुद्धि पानी में पड़े घी की बुँद की तरह स्थिर रहती है, इसके विपरीत जो यात्रा करता है और परिडतों की सेवा करता है, उसकी विस्तारित बुद्धि पानी में तेल की वुँद की तरह फैल जाती है।

यात्रा की प्रशंसा करते हुए धुभाषितरत्नभण्डागार में कहा गया है कि यात्रा से तीर्थों का दर्शन, लोगों से मेंट-सुलाकात, पैसे का लाभ, श्राश्चर्यजनक वस्तुत्रों से परिचय, दुद्धि की चतुरता, बोलचाल में धड़का खुलना, ये सब बातें होती हैं। इसके विपरीत, घर में पड़े रहने वाले गरीब का श्रातिपरिचय से, उसकी स्त्री भी श्रानादर करती है, राजा उसकी परवाह नहीं करते। पता नहीं, घर में रहनेवाला कुँए में पड़े कह्युए की तरह संसार की बातें केंसे जान सकता है।

जैसा ऊपर कहा गया है कि पित के यात्रा न करने पर तो उसकी स्त्री भी उसकी उपेचा अवस्य करती थो, पर जब वह जाने को तैयार होता था तो वही यात्रा की किठनाइयों का स्मरण करके काँप उठती थी और तब वह यात्रा से अपने पित को विरत करना चाहती थी। सुभाषितरत्नभार डागार में एक जगह कहा गया है — 'लज्जा छोड़कर वह रोती है, उसके वस्त्र का छोर पकड़ती है और 'मत जाओ' कहने के लिए अपनी अँगुलियों मुख पर रखती है, आगे गिरती है, अपने प्राण्प्यारे को लौटाने के लिए वह क्या-क्या नहीं करती!'

१. वही, प्रस्तावना ए० ५५

२ फिस्तर, वही प० २६-२७

२ दामोदर गुप्त, कुद्दनीमतम्, रलोक २१२, श्रीतनसुखराम द्वारा सम्पादित, बम्बई, संवत् १६८०

४ सुभाषितरानभायडागार, पृ० ६६

र वही, प्र• ३२६

रास्ते में यात्री की क्या-क्या दुर्गति होती थी, इसका उल्लेख दामोदर गुप्त ने किया है "- 'चतने के परिश्रम से थका, कपड़े से अपना बदन ढाँके, धूल से सना पधिक सूरज हुवने पर ठहरने की जगह नाहता था। वह गिड़गिड़ाकर कहता था - माँ, बहिन, मुमपर दया करो, ऐसी निष्ठुर न बनो; काम से तुम्हारे लड़के श्रीर भाई भी बाहर जाते हैं। सबेरे चल देने-वाजे हम जल्दी क्यों घर से निकले ? जहाँ पथिक रहते हैं, वहीं उनका घर बन जाता है। हे माता, हम जैसे-तैसे तुम्हारे घर रात बिता लेंगे। सूरज हूबने पर, बताओ, हम कहाँ जायँ। घर के भीतरी दरवाजे पर खड़ी गृहणियाँ इस तरह गिड़गिड़ानेवाले की मर्त्सना करती घीं— 'घर का मालिक नहीं है: क्यों रट लगाये हैं ? मंदिर में जा। देखो इस आदमी की ढिठाई, कड़ने से भी नहीं जाता।' बहुत गिइगिइने पर कोई घर का मालिक, तिरस्कार से, ट्रंडे घर का कोना दिखलाकर कहता था- 'यहीं पड़ रह।' इसपर भी गृहिणी सारी रात कलह करती रहती थी-'हे पति, तूने अनजाने को क्यों दिकाया ? घर में सावधान होकर रहना।' 'निश्चय ही ठग चक्कर लगा रहे हैं। अरी बहन, तेरा भोला-भाला पित क्या करता है, ठग चक्कर लगा रहे हैं।'-बरतन इत्यादि माँगने के लिए पड़ोड़ की लियाँ इकट्ठी होकर डर से उससे ऐसा कहती थीं। सै कड़ों घर घूमकर भीख में मिले चावल, कुलवी, चीना, चना, और मसूर खाकर पथिक भूव मिटाता है। दूसरे के छिर खाना, जमीन पर सोना, मंदिर में घर बनाना तथा ईंट को तिकया बनाना यही पथिक का काम है।

मध्य-युग के यात्रियों के लिए ब्राज की-सी साफ-सुबरी सइकें नहीं थीं। बरसात में तो कीचड़ से भरी सइकों पर चलने में उनकी दुर्गति हो जाती थी। इस दुर्गति का भी सुभाषित-रत्नभाराडागार में ब्रच्छा वर्रान है जिससे पता चलता है कि कीचड़ में फँसकर यात्री रास्ता भूत जाते थे ब्रौर ब्रँधेरी रात में कदम-कदम पर फिसलकर गिरते थे। बरसात में ही नहीं, जाड़े में भी उनकी काफी फजीइत होती थी। प्रामदेव की फूस की कुटिया में, दीवाल के एक कोने में पड़े हुए, ठराढी हवा से उनके दाँत कटकटाते थे। बेचारे रात में सिकुड़ते हुए ब्रपनी कथरी ब्रोड़ते थे। 3

पर इस तरह की तकलीकों के लोग अभ्यस्त थे। उनकी यात्रा का उद्देश्य साधुचरित, जमसाधारण की उत्कर्ठाएँ, हँसी-मजाक, कुलटाओं की टेव्हो बोली, गृढ़ शास्त्रों के तत्त्व, विटों की दित्त, धृतौं के ठगने के उपायों का ज्ञान होता था। उ घूमने में गोष्ठी का ज्ञान, तरह-तरह के हथियारों के चलाने की कला की जानकारी, शास्त्रों का अभ्यास, अनेक तरह के कौतुकों के दर्शन, पत्रच्छेर, चित्र कर्म, मोम की पुतिलियाँ बनाने तथा पुताई के काम का ज्ञान तथा गाने बजाने और हँसी-मजाक का मजा मिलता था। प

अपर कहा जा चुका है कि इस युग में शास्त्रार्थ, ज्ञानार्जन अथवा जीविकोपार्जन के लिए लोग यात्रा करते थे। ऐसे ही यात्रियों में कश्मीरी कवि विल्हण भी थे। इन्होंने विक्रमांक-

१. कुहनीमतम्, २१८-२३०

२. सुभाषित, वृ० ३४४

३. बही, पृ० ३४८

४. कुटनीमतम्, ए० २१४-२१५

४. वही, २३४ २३७

देवचरित (१०८०-१०८८ के बीच) में अपने देश-पर्यटन का वर्णन किया है। अपनी शिस्ता समाप्त करके वे कश्मीर से यात्रा की निक्को । घूमते-फिरते महापथ से वे मथुरा पहुँचे और वहाँ से कलीज, प्रयाग होते हुए बनारस । शायद बनारस में, उनकी कलचूरी राजा कर्ण से मेंट हुई और वे कर्ण के दरबार में कई साल रहे । उसका दरबार छोड़ने के बाद, धारा, अनहिलवाड और सोमनाथ की तारीफ सुनकर उन्होंने पश्चिम-भारत की यात्रा की । गुजरात में कुछ मिला नहीं, इसलिए कुद्ध होकर उन्होंने गुजरातियों की असम्यता पर फबतियों कसीं । सोमनाथ देखने के बाद, बेरावल से वे जहाज पर चढ़े और गोकर्ण के पास होणावर में उतर गये । यहाँ से उन्होंने दिसण-भारत की यात्रा की और रामेश्वर का दर्शन किया । इसके बाद वे उत्तर की ओर फिरे और चालुक्यराज विक्रम ने उन्हों विद्यापित के आसन पर नियुक्त करके उनका आदर किया ।

१. बिक्मांवदेवचरित, जी० बुहलर-द्वारा सम्पादित, बम्बई, १८७५

# बारहवाँ ऋध्याय

### समुद्रों में भारतीय वेड़े

2

हम पहले के अध्यायों में कह आये हैं कि भारत का हिन्द-एशिया से सम्बन्ध प्रायः सांस्कृतिक और व्यापारिक था, पर इसके यह मानी नहीं होते कि भारतीयों को हिन्द-एशिया में अपने उपनिवशों की स्थापना करने में वहाँ के निवासियों से किसी तरह की लड़ाई करनी ही नहीं पड़ी। कौएडिन्य को, जिन्होंने पहले-पहल फूनान में भारतीय सम्यता की नींव रखी, वहाँ की रानी से नौका-युद्ध करना पड़ा। इस भूस्थापना में और भी कितने भारतीय बेहों ने सहायता दी होगी—इसका पता हमें इतिहास से नहीं लगता, पर ऐसा मालूम पड़ता है कि शैलेन्द्र-वंश-द्वारा श्रीविजय की स्थापना में भी शायद भारतीय बेहों का हाथ रहा होगा। भारत के पश्चिमी समुद्दतट के बेहों का भी अरव कभी-कभी उल्लेख करते हैं, पर अरबों का बेहा भारतीयों के बेहे से अधिक मजबूत होता था और इसीलिए भारतीयों को जलयुद्ध में उनसे सदा नीचा देखना पड़ता था।

श्रथ हम पाठकों का अयान ग्यारहवीं सदी की एक घटना की श्रोर ले जाना चाहते हैं जिससे पता चल जाता है कि उस युग में भी भारतीय बंदे कितने मजबूत होते थे। हवीं सदी के मध्य तक शैलेन्द्रों के साम्राज्य से जावा अलग हो गया। किर भी, शैलेन्द्र कुछ कमजोर नहीं थे। १००६ में तो उन्होंने चढ़ाई करके जावा को ध्वस्त कर दिया। लेकिन उनपर विपत्ति के बादल दूसरी श्रोर से उमइ रहे थे। दिच्चण के चोल-साम्राज्य ने अपने लिए एक बृहद् श्रीपनिवेशिक साम्राज्य की कल्पना की श्रीर इस कल्पना को सफल बनाने के लिए उन्होंने भारत के पूर्वी समुद्रतट साम्राज्य की कल्पना की श्रीर इस कल्पना को सफल बनाने के लिए उन्होंने भारत के पूर्वी समुद्रतट को जीतकर पहला करम उठाया। शैलेन्द्रों का चोलों से पहले तो नाता ठीक था; लेकिन चोलों के साम्राज्यवाद ने श्रापस की सद्भावना बहुत दिनों तक नहीं चलने दी। इन्छ दिनों की समुद्री के साम्राज्यवाद ने श्रापस की सद्भावना बहुत दिनों तक नहीं चलने दी। इन्छ दिनों की समुद्री लड़ाई के बार राजेन्द्रचोल ने जावा के राजा को हराकर समात्रा श्रीर मलय-प्रायद्वीप में उसके राज्य पर श्रिथकार कर लिया। पर राजेन्द्रचोल के वंशधर इस दिजय का लाभ उठाकर द्वीपान्तर में अपनी शिक्त को श्रिधक मजबूत न बना सके। १०५० तक समुद्री लड़ाई यदा-कदा चलती रही श्रीर श्रन्त में चोलों को इससे हाथ खींच लेना पड़ा।

चोलों के विजय-पराक्रम का श्रीगर्णेश परान्तक प्रथम के ६०० में राज्यारोहण से हुआ। राजराज महान् ने (६८५-१०१२) श्रनेक युद्धों में विजय पाकर अपने को दिन्तिण-भारत का अधिपति बना लिया। इनके पुत्र महान् पराक्रमी राजेन्द्र चोल (१०१२-१०३५) ने तो बंगाल तक अपने विजय-पराक्रम को बढ़ाकर चोलों की शक्ति को चरम सीमा तक पहुँचा दिया।

चोत एक वही सामुद्रिक शक्ति के रूप में वर्तमान थे। इस्तिए, शैतेन्द्रों के साथ उनका संयोग होना आदश्यक था। हमें चोलों और शैतेन्द्रों की लड़ाई का कारण तो पता नहीं। मान्यवश, राजेन्द्र चोल के शिला-लेखों से हमें उसकी विजय के बारे में अवश्य कुछ पता चल जाता है। एक लेख से पता चलता है कि उस सामुद्रिक किय का आरम्भ म्यारहर्वी सरी में हुआ। राजराजेन्द्र के तंजोरवाले लेख और दूसरे लेखों से भी पता चलता है कि उसने हिन्द्-एशिया में निम्नलिखित स्थानों पर विजय पाई। पराण्ड की पहचान सुमात्रा के पूर्वी भाग में स्थित पनेई से की जाती है तथा मलैयूर की पहचान जंबी से। मायिहिंडगम् मलाया-प्रायद्वीप के मध्य में था और लंगशोकम् जोहोर के इस्थमस अथवा जोहोर में। मा-पप्पालम् शायद काके इस्थमस के पिश्विमी भाग में अथवा खहतपाहंग में था। मेतिलिम्बंगम् की पहचान कर्मरंग से की जाती है और इसकी स्थिति लिगोर के इस्थमस में मानी जाती है। विलेप्पंद्र की पहचान पाण्डुरंग अथवा फनरंग से की जाती है और तलेत्तकोलम् की पहचान तकोपा से। माताम्रलिंगम् मलय-प्रायद्वीप के पूर्वी तरफ बंडोन की खाड़ी और नगोरथी धर्मराज के बीच में था। इलामुरिदेशम् उत्तरी सुमात्रा में था। मानकवरम् की पहचान नीकोबार टापुओं से की जाती है और कटाह, कडांरम् और किडारम की आधुनिक केदा से।

राजेन्द्र चोल की विजय के अन्तर्गत प्रायः समात्रा का पूर्वी भाग, मलय-प्रायद्वीप का मध्य और दिच्चिणी भाग आ जाते थे। उसने दो राजधानियों—श्रीविजय और कटाह पर भी विजय पाई। शायर किलंग से यह विजययात्रा १०२५ ई० में आरम्भ हुई।

भारतीय साहित्य में सामुद्रिक युद्धों के बहुत ही कम वर्णन हैं ; इसलिए हमें धनपाल की तिलकमंजरी में भारतीय बेंद्रे का वर्णन पढ़कर आश्चर्य होता है। कहानी में कहा गया है कि इस भारतीय बेंद्रे को रंगशाला नगरी के राजपुत्र समरकेतु द्वीपान्तर आर्थात् हिन्द-एशिया में इसलिए ले गये कि वहाँ के सामन्त समय पर कर नहीं देते थे। द्वीपान्तर की तरफ समरकेतु की विजययात्रा का तिलकमंजरी में इतना सटीक वर्णन है कि यह मानने में हमें कोई दुविधा नहीं होनी चाहिए कि इसके लेखक धनपाल ने स्वयं यह चढ़ाई या तो अपनी आँखों से देखी श्री अथवा इसमें किसी भाग लेनेवाले से इसका वर्णन सुना था। धनपाल धारा के सीयक और वाक्पतिराज (७०४-६६५) के समय हुए थे। मेरुतुंग इन्हें भोज का (१०१०-१०२५) समकालीन मानते हैं। तिलकमंजरी में वर्णित विजययात्रा में हम राजेन्द चोल की द्वीपान्तर की विजययात्राओं की मलक पाते हैं अथवा किसी दूसरे भारतीय राजा की, इसका तो निर्णय धनपाल के ठीक-ठीक समय निश्चित हो जाने पर ही हो सकता है, पर इसमें कोई सन्देह नहीं कि धनपाल की द्वीपान्तर-यात्रा का पूरा अनुमव था।

तिलक् मंजरी में यह द्वीपान्तर-यात्रा-प्रकरण बहुत लम्बा है और, पाठ-श्रष्टता से, अनेक स्थानों पर ठीक-ठीक अर्थ नहीं लगते; फिर भी, दिवय की उपयोगिता देखते हुए में नीचे इस अंग्रेश का स्वतन्त्र अनुवाद देता हूँ। इस अनुवाद में डा॰ श्रीवासुदेवशरण ने मेरी बड़ी सहायता की है जिसके लिए में उनका अभारी हूँ। कथा इस प्रकार आरम्भ होती है —

समरकेत की विजययात्रा:

" चिह्ल में हजारों विमानाकार महलों से भरा, सारे संसार के गहने की तरह तथा

डा॰ बार॰ सी॰ मज्मदार, दि स्ट्रगल बिटवीन दी शैलेन्द्रज ऐगड दि चोलजा दी अनल अपि दी प्रटेर इण्डिया सोसाइटी, भा १ (१६३४), पृ० ७१ से नीलक्यठ शास्त्री, वही, पृ० ७४ से

र. तिसकमंत्री, द्वितीय संस्करण, पृ० ११३ से १४१, बम्बई, १६३८

आकाश चूपनेवाली शहरपनाह से घिरी रंगशाला नाम की नगरी थी। यहाँ मेरे पिता चन्दकेतु ने, देशकाल देवकर घमण्ड से भरे, समय पर बाकी कर न देनेवाले, आतस्य और आराम से समय वितानेवाले, युलाने पर न जाने का भूठा कारण बतलानेवाले, राजीत्सवों में न दिखलाई देनेवाले और घात से दुश्मनी दिखलानेवाले, सुवेल पर्वत के उपकर्णठ पर बतनेवाले सामन्तों को दबाने के तिए सिना को दिखणापथ जाने की आज्ञा दी। शत्रु के नाश करने के लिए सेना के चलने पर यथाशिक शास्त्रों से परिचित, नीतिविद्या में निपुण, धनुवेंद, तलवार गदा, चक, भाला, बरझा इत्यादि हथियारों के चलाने में भिद्दनत से कुशलता-ग्राप्त, नवयौवन में युवराज-पद पर आक्षीन सुमे सेना का नायक बनाया।" प्रच १९३

"भेंने सबेरे ही स्नान तथा अपने इष्ट देवताओं की पूजा करने के बाद वस्त्र आदि से आझणों की पूजा करके, गिएत-ज्योतिष के विद्वानों द्वारा धूपघड़ी से लग्न साथ कर, सकेद दुकूल के कपड़े तथा सफेद फूलों की माला का रोखरक पहनकर, अंगराग से अपने रारीर को सजाकर, और बड़े और साफ मोतियों की नामि तक पहुँचती हुई इकलड़ी पहनकर, चन्दन और प्रवाल की मालाओं से लहराते तोरणवाले तथा सुगन्धित जल से खिड़काव किये गये आंगनवाले, सफेद कपड़े पहने वार-विनताओं से आसेवित, और 'हरो, बचो' करते हुए प्रतीहारियों से युक्त सभामगढ़प में प्रवेश किया। '' प्रव १९४—१९४

"वहाँ पितृत्र मिण्विदिका के ऊपर रखे सीने के आसन पर बैठते ही वेश्याओं ने खनखनाते सीने के कहां से युक्त अपने हाथ उठाकर सामने रखी, दही, रोरी और पूर्ण कलश से यात्रा-मंगल सम्पादित किया। िकर में वाँदी के पूर्ण कुम्म की वन्द्रना करके वेद्ध्विन करते हुए बाहाणों से अनुगम्यमान पुरोहितों के साथ दो कदम चलकर प्रथम कच्छार के आगे वज्रांद्धरा महामात्र द्वारा लाये गये, सफेंद्र ऐपन से लिपे शरीरवाले, मिण्यों के गहने (नच्छ्य माला) पहने तथा सिन्द्रर-संयुक्त कुम्मोवाले, सुनहरे फूलवाले अमरवल्लम नामक हाथी पर चढ़कर, बाएँ हाथ में धनुप लिये हुए और दोनों कन्धों के पीछे तरकश बाँधे हुए, सवार होकर चला। चारों और चौरियाँ माली जा रही थीं, वैतालिक हुर्प से जयध्विन कर रहे थे, तुरतुरियाँ बज रही थीं तथा हाथियों पर खुळ सेवक नक्कारे पीट रहे थे। आगे-आगे हाथी के दोनों ओर कलश, वराह, शरम, शार्द्धल, मकर इत्यादि अनेक निशानवाले (चिह्रक) चल रहे थे। ' पृ० १९५—९१६

"पीछे - पीछे विजयाशीष देते हुए ब्राह्मण थे। पुरवासी धान का लावा फंक रहे थे। इद्धाएँ मनोरथ सिद्धि का आशीष दे रही थीं। पुरविनताएँ प्रीति-भरी-भरी से से देख रही थीं। इन सबके बीच होकर हम धीरे-धीरे नगर के बाहर निकल आयो (पृ० ११६) और कम से नगर-सीमा लाँध गये। शरत्काल के लावरूप से युक्त पृथ्वी आये (पृ० ११६) और कम से नगर-सीमा लाँध गये। शरत्काल के लावरूप से युक्त पृथ्वी कर रहे थे। वहाँ सुगों ने अध्वाई प्रियंग्रमंत्ररी (कक्कनी) काट-काटकर जमीन रँग डाली कर रहे थे। वहाँ सुगों ने अध्वाई प्रियंग्रमंत्ररी (कक्कनी) काट-काटकर जमीन रँग डाली कर रहे थे। वहाँ सुगों ने अध्वाई प्रियंग्रमंत्ररी (कक्कनी) काट-काटकर जमीन रँग डाली यी। हाथियों की मदगन्य से अमर आकृष्ट हो रहे थे। रचक्क-सेना दर्शकों को हटा-बढ़ा रही थी। हाथियों को पीलवानों ने पहले से बने तृण-कुटीरों की ओर बड़ाया। वहाँ द्वीपान्तर जान-याला बहुत-सा सामान (भागड) इकट्ठा था। मृतक शोर-गुल मचाते हुए आभरण और पलान बाला बहुत-सा सामान (भागड) इकट्ठा था। मृतक शोर-गुल मचाते हुए आभरण और पलान बेलों पर लाद रहे थे। वई सिली हुई लाज रावटी में बहे-बड़े कंडाल रखे थे। प्रांगण में बोरियों बेलों पर लाद रहे थे। लीन बराबर आ-जा रहे थे। बहुत-से घोनों और खच्चरों के साथ की छिल्लियाँ लगी हुई थीं। लीन बराबर आ-जा रहे थे। बहुत-से घोनों और खच्चरों के साथ

सायियों ने स्थान-स्थान पर डेरा डात र ता था। साफ और शीत त ज त वाली बाव हो के चारों स्रोर चूने से पुते दालान बने थे। इसके द्वारों और दी वारों पर ता मी तर में भी अने के देश ताओं की मूर्तियों आंकित थीं। इसमें नीचे उतरने के लिए सी हियाँ थीं। रास्ते की बाव हियाँ पक्ष की मूर्तियों आंकित थीं। इसमें नीचे उतरने के लिए सी हियाँ थीं। रास्ते की बाव हियाँ पक्ष की हैं टों की बनी थीं। रास्ते के उपान्तस्थल में बरगद के पेड़ थे। बरसात के बाद, पृथ्वी धुल कर साफ हो गई थी। पास के गाँवों में रहनेवाले बीनये भात, दही की अथिरयाँ, लाँड़ के बने लड़्ड़ इत्यादि बेच रहे थे। बन की निदयों में पिथ कों के छोटे-छोटे दुक हों पर मञ्जलियाँ लड़ रही थीं। छाये हुए घर लताओं और खनों से घिरे थे। आँगन में मग्डप की छाया में दृध पी कर पृष्ट बड़े दुनों बैठे थे। घी तपाने में मठे के विन्दु तड़क रहे थे। उसकी सुगन्धि उड़ रही थी। मठा मथने की मथनी की घरवराहट हो रही थी। घोषा थिपति द्वारा खुलाये जाने पर सार्थ और पिथ क अपना पेटियों के साथ आ रहे थे। बाह सों के आजा तुसार लोग स्नान-दान इत्यादि कियाओं में लिप्त थे। भव्य सेना लोगों का ध्यान खींच रही थी। गले में घंटियाँ बाँधे गार्ये चर रही थीं आर ग्वालिनें अपने कटानों से लोगों को आकृष्ट कर रही थीं।"

"अगले सबारों की हरौल देखकर 'सेना आ रही है' सेना आ रही है, यह समाचार चारों स्रोर फैल गया। लोग अपने-अपने काम छोड़कर कूड़ों के ढेरों पर इकट्ठे होने लगे। कुछ पेड़ों पर चढ़ गये, और कुछ ने अपने दोनों हाथ उठा तिये। कुछ ने अपनी कमर में छुरी खोंस ली श्रीर सिर पर साफा बाँधकर हाथ में लाठी ले ली। कुछ के कन्थों पर बच्चे थे। सबकी श्राश्चर्य-चिकत दृष्टि केँटों त्रीर दृष्यियों पर थी त्रीर प्रमाण, रूप तथा बल के त्रानुसार लोग बैलों के त्रालग-अलग दाम आँक रहे थे। 'कहो, यह कौन राजपुत्र है, यह कौन रानी है? इस हायी का क्या नाम है ?' ऐसे प्रश्नों की मड़ी से बेचारा गाँव का चौकीदार ( प्रामलाकुटिक ) घबरा रहा था। बेचारे गवैंये हथिनी पर चड़ी मामूली वेश्याओं को महलों में रहनेवाली सममते थे। भाट की महाराज और हर्म्य पहने विनये को राजमहल का प्रवन्धक मानते थे। प्रश्न पु अकर भी विना उसका उत्तर सुने वे दूसरी जगह चले जाते थे। देखते हुए भी ऋँगुली दिखाकर इशारा करते बे, सुनते हुए भी जोर से चिल्लाते थे। ऊँटों, घोड़ों और बैतों के ममेल में पड़कर लोग भागते श्रौर चिल्लाते थे तथा तालियाँ देकर हैंसते थे। कुछ बेचारे इस श्राशा से रास्ते पर एकटक लगाये थे, कि राजकुमारों, राजकुमारियों और प्रधान गणिकाओं के हाथी आवेंगे। रास्ता देवते-देवते वे भूख-प्यास से व्याकुल थे। कोई बेचारे जब खिलहान से भूसा लेने पहुँचे तो उन्हें मालूम हुआ कि उनके पहले ही सवार उसे उठा ले गये थे। कोई चरी ले भागनेवालों से अपनी रचा कर रहा था। कुछ लोग घूस लेनेवालों से परेशान थे। कोई छुटे लोगों से पालेजों को लुटते देख हैंसते थे। कोई गिरफ्तार लुटेरों की बात करता था। कोई दु:खी किसानों को, जिनके ईव के खेत लुट चुके थे, सान्त्वना देता था। कोई-कोई खड़े धान के खेतों से राजा का श्रभिनन्दन करते थे। रहने के लिए ठिकाना न पानेवाले, ठाकुरों से जबरदस्ती अपने घरों से निकाले हुए कुछ लोग माल-श्रमवाब लिये जगह ढूँ इते थे। प्रधान हस्तिपतियों को देखकर लोग घवराहट से कोठारों में अन्न रखने लगते थे, बादे में उपले द्विपाने लगते थे और वगीचे से तरबूज, करेला श्रीर ककड़ी तोड़-तोड़कर घर में छिपाने लगते थे। स्त्रियों अपने गहने छिपाने लगती थीं। प्रामेयक सेना के स्वागत के लिए तोरण लगाए खड़े थे और मेंड के लिए फूल-फल हाथों में लिये थे। उस समय डेरे के बाँस वाँच रिये गये। मजीठिया और पीली कनातें ( गृहपटल ) तह कर ली गई और घीरे-घीरे हम समुद्र किनारे पहुँच गये।" पृ० ११८-१२२।

"वहाँ समतल जमीन में, जहाँ सुस्वादु पानी का सोता वह रहा था, खेमे पड़ गये। राजा के खेमे के कुछ दूर प्रधानामात्य के खेमे पड़ गये। सामन्तों के रंग-विरंगे चैं दर्वोवाले तम्बुओं (घनवितानों) से वे घिरे थे। प्रत्येक द्वार पर मकर-तोरण लगे थे। बीच-बीच में कर्मचारियों की कर्मशालाएँ बनी थीं। वीर शरीररक्तकों की रंग-विरंगी रिस्पियोंवाली लयनिकाएँ (विश्राम गृह) एक दूसरे से स्टी थीं। जमीन में गड़े खूँटों की तीन कतारों में बाँस बँधे थे और इस तरह से बने बाइों से पड़ाव घिरा था। पड़ाव में सफेर, लाल और रंग-विरंगे महपोंवाले श्रजिर थे, श्रीर गुम्बदवाले पटागार थे।" पृ० १२३

"वियोग से चित्त खिन्न होने पर भी मैंने अमात्यमंडल से सलाह की और परम-माग्डलिक की हैिंस्यत से नजर में भेंट की हुई वस्तुओं का निरीचण किया। मैंने वेलाकूल के श्रासपास के नगरों से समुद-यात्रात्तम जहाजों को दी-तीन दिनों में लाने की श्राज्ञा दी | सब काम समाप्त करके अगले दिन, दोपहर के बाद, में अपनी परिषद् और ब्राइन्हों के साध-तूर्य, घोप के साथ चला। सुन्दर वेश-भूषावाली स्त्रियाँ ससुद की गम्भीरता, बद्दप्पन श्रौर मर्यादा के गीत गा रही थीं। मैंने आचमन करके पुरोहित के हाथ में स्वर्ण के अर्घ्यपात्र में दही, दूध श्रीर श्रन्तत डाला श्रीर श्रन्छी तरह से भन्य, बिल, विलेपन, पूलमाला, श्रंशुक श्रीर रत्नालंकारों से, बड़े भिक्त-भाव से, भगवान रत्नाकर की पूजा की। यह सब करते-कराते रात हो गई श्रीर कूच का नगाड़ा बजने लगा। राजद्वार पर ऊँचे स्वर से मंगल-तूर्य बजने लगे। लोगों को अपनी नींद तोड़कर बाहर आना पड़ा। मजदूरों को अपनी कुटियों के बिस्तरों को कष्ट से छोड़ना पड़ा । रसोइयों में चतुर दासियों ने ईन्धन जलाया और चूल्हों और अंगीठियों के पाछ तसले सजाये। जुगाली करने के बाद सामने रखते हुए चारे को खाने के लिए इकट्ठे होकर बैल एक दूसरे पर मुँह श्रौर सींग चलाने लगे। श्रादमी गड़े बींस ( ऊर्ध्वदिगडिका) उलाइने लगे श्रौर तरतीय से कीलें निकालकर पड़ाव का विस्तार कम करने लगे। डोरियों से छुटकर चारों खंभे श्रलग हो गये। पटकुटियाँ नीचे उतारकर तह कर ली गईं। पटमगडप भी तह कर लिया गया। सामन्तों के अन्तःपुर की कनातें (काराडपट) गोलिया दी गईं। दुष्ट वाहनों पर सवार चेटियों का भय देख, विट मजा लेने लगे। सेना के जोर-शोर के साथ चलने से लोगों में कुतृहल पैदा होने लगा। दूकानों (पराय-विपराय-वीधी) के हट जाने पर प्राहक हाथ में दाम लिये वृथा इघर-उघर भटकने लगे। नजदीक के गाँव में रहनेवाले कीकटों ने भोजन, चारा श्रीर ईंधन सँभाले। प्रयत्न से सामान हटाकर सैनिकों के डेरे खाली हो गये। इस प्रकार अनवरत सैन्यदल समुद्र के किनारे की ओर चल पड़ा। कमशः दिन उगने पर लोगों ने अपने अभिमत देवताओं की पूजा की, खुद भोजन करके कर्मचारियों को खिलाया, विखरे सामानों को इकट्ठा किया श्रौर सीधी जोड़ियां (युत्या ) पर स्त्रियों की सवार कराया। लोगों की प्यास का ख्याल करके घड़े पानी से भर दिये गये। कमजोर भैंसों पर कंडाल, कुप्पे, कठौत, सूप श्रीर तसले लाद दिये गये। इस तरह पूरी सेना से श्रलग होकर कुछ साथियों के साथ में श्रास्थानमग्डप ( दीवानखाना ) से बाहर श्राया।" पृ० १२३-१२४

"चारों ख्रोर के नौकर-चाकरों को हटाकर; अच्छे श्रासनों के हट जाने से मानूली श्रासनों पर बैठे हुए राजाओं के साथ सफर लायक हाथी-घोड़ों के साथ समुद्र के अवतार-मार्ग (गोदो) को देखा और वहाँ वित्रिकों को जहाजियों के कामों को देखन के लिए भेजा। इनमें एक पचीस वर्ष का युवा नाविक था। इस युवक के उज्ज्वल वेश ख्रीर आकार को देखकर मैं

चिकत हुआ और उसका परिचय पास में बैठे नौ-सेनाध्यक्त यक्तपालित से पूछा। उसने निवेदन किया—'उमार, यह नाविक है श्रीर समस्त कैवर्त-तन्त्र का नायक है।' उसकी बात पर अविश्वास करते हुए मैंने कहा-'कैवर्तों के आकार से तो यह बिलकुल भिन्न देख पड़ता है।' इसके बाद यक्तपालित ने उतका जीवन-परिचय दिया। सुवर्णद्वीप के सांयात्रिक वैश्रवण की बढापे में तारक नाम का पुत्र हुआ। वह शास्त्रों का अध्ययन करने के बाद, जहाज पर बहुत-सा कीमती सामान (सारभाएड, लेकर, द्वीपान्तर की यात्रा किये हुए अनेक सांयात्रिकों के साथ रंगशातापुरी श्राया। वहाँ एमुद्र के किनारे वसनेवाले जलकेतु-नामक कर्णधार के साथ उसकी मित्रता हुई भौर कालान्तर में जलकेतु की पुत्री त्रियदर्शना से उसका प्रेम हो गया। वह प्रेमिका की गिलयों का चक्कर काटने लगा। एक दिन वह बाला उसे देखकर सीढ़ी से लड़बड़ाकर नीचे गिरी पर तारक ने उसे सँभाल लिया। इसके बाद त्रियदर्शना ने उसे पतिरूप में अंगीकार कर लिया और दोनों साथ रहने लगे। लोगों ने कहा कि उस कन्या को तो जलकेतु ने जहाज टूटने पर समुद्र से पाया था और वास्तव में वह बनियाइन थी। साथियों ने तार्क को घर वायस चलने पर जोर दिया, रिश्तेदारों ने उलाहना दिया पर यह सब होने पर भी तारक लाज के कारण बर नहीं लौटा श्रौर श्रास्थानभूमि ( राजधानी ) में जा पहुँचा। वहाँ चन्द्रकेतु ने उसे देवा। वह उसका हाल परिजनों से सुन चुका था। तारक को उसने अपने दामाद-जैसा मान देकर सब नाविक-तन्त्र का मुखिया बना दिया। नाविकों की मुखियागिरी करते हुए वह थोड़े ही दिनों में सब नौ-प्रचार-विद्या (जहाजरानी ) सीख गया। कर्णधारों के सब काम उसे विदित हो गये। गहरे पानी में वह बहुत बार श्राया-गया। बहुत दूर होते हुए भी द्वीपान्तर के देशों को देखा। छोटे-छोटे जलपयों को भी श्रपनी श्राँखों से देखा श्रीर उनमें सम-विपम स्थानों की ख्य जाँच-पदताल कर ली ( प्र॰ १२६-१३० )। कैर्यतकुल के दोग उसे खू तक नहीं गये थे श्रीर न उसमें बनियों की-सी भीरुता ही थी। पानी में डूबे जहाजों के उबारने में श्रनेक तरह की भापतियों से बिर जाने पर भी वह श्रासानी से मकर्मुख से निकल श्राता था। रसातल-गम्भीर जल की विपत्तियों से वह धवराता नहीं, इसीलिए इस अवसर पर इसे ही कर्याधार बनाना चाहिए, क्योंकि यह अपने ज्ञान और भिक्त से कुमार को समुद्र पार ले जाने में चुम होगा।' मन्त्री यह सब कह ही रहे थे कि कैवर्त-नायक पास आया और सिर कुकाकर स्नेह भौर आदर के साथ ऊँची और साफ आवाज में बोला—'युवराज, आपके विजय-प्रशाण की घोषणा सुनकर में समुदतट से आया हूँ और आते ही मैंने जहाजों में रिसियाँ लगवा दी हैं। समस्त उपकर्णों को लादकर मैंने उनपर काफी खाने का सामान रख जिया है, सुस्वार जल से पानी के वरतनों को अव्छी तरह से भर जिया है, और काफी ई धन भी साथ में ले जिया है। देह-स्थिति-साधन द्रव्य तथा धी, तेल कम्बल, द्वाइयाँ, एवं द्वीपान्तर में श्रीर भी बहुत-सी न मिलनेवाली वस्तुएँ रख ली हैं। चारों श्रोर समर्थ नाविकों से युक्त मजबूत लकड़ी की बनी नार्वे गोरी (तीर्थ) पर लगवा दी हैं ( पृ॰ १३०-३१ ) श्रीर उन नार्वो पर हथियारवन्द िषपाही तैनात कर दिये हैं। रथ, हाथी, घोड़े इत्यादि जिनका यात्रा में कोई काम न था, लौटा दिये गये हैं। कुमार के जहाज का नाम विजययात्रा है। किसी काम से त्रगर विलम्ब न हो तो अभ्युदय के लिए आप प्रस्थान करें।' उसकी यह बात सुनकर मौदूर्तिक ने मुमसे कहा कि प्रस्थान का उत्तम मुहूर्त आ पहुँचा है। इसके बाद मैं राजाओं से थिरा हुआ पानी के पास पहुँचा । वहाँ खड़े होकर, क्षिर हिलाकर, हाथ जोड़कर, मीठी बातें कहकर, हँसकर,

स्नेह-दिष्ट से देवकर मैंने यथायोग्य अनुवरों, अभिजनों, ख्दों, बान्धवों, सुद्ध दों श्रीर राजसेवकों को विदा किया। प्रतीहारियों के 'नाव, नाव' श्रावाज लगाने पर जहाजी नाव लाये। उधपर चढ़कर पहले मैंने भिक्त-भाव से सागर को प्रणाम किया श्रीर इसके बाद तारक ने सुमे हाथ का सहारा देकर ऊपर चड़ाया। नाव के पुरोभाग में स्थित मत्तवारण (केविन) के बीच में बने त्रासन के पास मेरे पहुँचने पर दुपट्टे हिलाकर मेरी श्रभ्यर्थना करके राजपुत्र श्रौर परिजन श्रपनी नावों पर चढ़ गये। इसके बाद द्वीपान्तर के सामन्तों का श्राह्वान करता हुआ प्रयासकाल में मंगल-शंव बजा। मल्लरी, पटह, पण्य आदि बाजे भी बजने लगे और सुर मिलाकर बन्दीजन जयजयकार करने लगे। शकुनपाठक रत्तोक पढ्ने लगे ख्रौर ऊँचे सुर में गीत गाये जाने लगे। नाव के सन्धिरन्त्रों को बन्द कर दिया गया। दालियों ने ऐपन के मांगलिक थापे थाप दिये । ध्वजर्गड पर रंगीन श्रंशुकपताका चढ़ा दी गई । यद्यपि सब नाविक अपने-अपने कामों में साववानी से जुड़े थे, फिर भी, उपकरणों की ठीक करके, कर्णधार होने के नाते, तारक अपने हाथ में डाँड़ लेकर बैठ गया। अनुकूल हवा के माँके में पात (सितपट) चढ़ा दिये गये श्रीरं नावें पानी को चीरती हुई थोरे-भीरे दिख्ण दिशा के पर्यन्त प्राप्त, नगर श्रीर सिन्नेशोंवाले प्रदेश में जा पहुँची। हम सब अनेक जलचर, पशु-पित्त्यों और जल-मातुषों की कीड़ा देखते हुए और साम, दान, दराड, भेद से सामनों और राजाओं को जीतते हुए, वनों, प्रतिनगरों, कई खराड के महत्तों, मणि, सुवर्ण श्रीर रजत की खानों, मुक्तावाहिनी सीपियों के देरों तथा चन्दन-वनों को देवते हुए चते । देशान्तरों से आते हुए अनेक सांयात्रिकों का वहाँ ठट्ठ लगा हुआ था और वे मानूली लोगों के यहाँ से राजाओं के योग्य रत्न खरीद रहे थे। नाविक पानी में गोते मारने के लिए जहरी अंजन ( उवान ) लगाये हुए ये और भिट्टी का तेल ( अग्नितेल ) आदि द्रव्यों का संप्रह कर रहे थे। मस्तूल उठाते हुए, पालों में डोरी लगाते हुए, लंगर उठाते हुए श्रीर मीठे पानी की हौदियों की सेंघों को मुँदते हुए हम आगे चले । द्वीपान्तर के किनारों पर नगर थे। वहाँ के निवासियों के पास रचा के लिए बाँस की ढालें थीं। कर्णाटकतिपि से उत्कीर्ण चौड़े पखर ताइ-पत्रों पर तिखित पुस्तकें बीं; पर संस्कृत त्रीर देशी भाषात्रों के काव्य-प्रबन्ध कम ही थे। लोगों में धर्माधर्म का कम विचार था। वर्णाश्रमधर्म के श्राचारों की कमी थी श्रीर पालंड-ज्यवहार का बोलबाला था। उनकी ख़ियों की वेश-भूता छुन्दर और भड़कीली थी। उनकी भाषा और बोली समम में नहीं श्राती थी । वे श्राकार में भीवण श्रीर विकृत वेशाडम्बरधारी थे। करूता में वे यम के समान थे और रावण की तरह दूसरों की खियों के हरण की श्रिमलाया रखते थे। वे काले रंग के थे। उनकी बोती में हस्व, दोर्घ श्रीर व्यंजन की कल्पना साफ थी। वे अपने कानों के एक छेद में चौड़े ताइपत्र के बने तार्टक पहनते थे। अन्यायियता से सखीक होने पर भी विकट कलह में विश्वाध करते थे। लोहे के खनखनाते कड़े वे अपनी कलाइयों में पहनते थे। इस तरह का निवादाधियों से सुरिस्ति, महारत्नों का निधान, द्वीपान्तर दर ही से दिलाई दिया ( go 928-938 ) 1"

द्वीपान्तर के वर्णन के बाद सुवेल पर्वत का आलंकारिक वर्णन आता है जिसमें मुख्य बातें ये हैं—"वहाँ राजताल था तथा लवंग की लताएँ और हरिचन्दन की बीथियाँ थीं। एक समय शिविर में रहते हुए, मेजे हुए दूतों के आने और उनके कहने पर सब नाविकों को वस्त्राभरण से प्रसन्न करके, नाव पर कुछ दिनों का खाने-पीने का सामान इकट्ठा कर राजपुत्रों और वस्त्राभरण से प्रसन्न करके, नाव पर कुछ दिनों का सान-पीने का सामान इकट्ठा कर राजपुत्रों और वस्त्राभरण से प्रसन्न करके, नाव पर कुछ दिनों का सान-पीने का सामान इकट्ठा कर राजपुत्रों और वस्त्राभरण से प्रसन्न करके, नाव पर कुछ दिनों के साथ, सेतु के परिचम की आरे से दबके हुए अपने योदाओं के साथ आगे बढ़े और स्तपाटे के साथ, सेतु के परिचम की आरे से दबके हुए अपने

विषम-दुर्गंबल से गर्वित किरातराज की राजधानी में अचानक जा धमके। दस्युगण की कराल शलों से समूल नष्ट करके उनकी श्रियों और द्रव्य के साथ शिविर में वापस आये। पहली कुच में, रात के तीसरे भाग में, 'युवराज कहाँ हैं १, युवराज कहाँ हैं पूछता हुआ अति नाम का भद अपन मेरी नाव के पास आया और कहा कि सेनापित कहते हैं कि, 'यहाँ से पास ही समुद्र की बाई श्रोर पंचरालक द्वीप में रत्नकूट नाम का पर्वत है। वहाँ कास के जंगल के पास ठएडा श्रीर मीठा जल है। यहाँ स्वच्छन्द रूप से चन्दन के वृद्धों के नीचे निरन्तर फलनेवाले नारियल, केले, कटहल तथा पिएड खजूर के वन हैं। नहीं के किनारे देशता की पूजा के लिए बहुत-सी शिलाएँ हैं। वहीं डेरा डालना चाहिए। इतनी दूर आकर सेना थक गई है। रात के आलस श्रीर समुद्री हवा से लोग परीशान हैं। यके हुए नाकिक डाँड चलाने में तथा निदातुर कर्याधार मस्तूल सीधा करने में असमर्थ हैं। हवा भी हमारे खिलाक वह रही है। थके हुए निर्वामक शिविर की श्रोर जहाज बदाने में श्रसमर्थ हैं। श्रास-पास में श्राश्रम-योग्य कोई प्रदेश, द्वीप, सिनवेश अथवा पर्वत भी नहीं है। सब जगह बेंत के जंगलों से भरा पानी-ही-पानी है। अतएव चार दिन ठहरकर श्रौर पीछे श्राते हुए सैनिकों का इन्तजार करके तथा घायल सैनिकों की मरहम-पट्टी करके, भूखे, पैदल सिपाहियों की भूख, विचित्र फलों से मिटाकर, हवा के वेग से फटे पालों को सीकर और डोरियाँ लगाकर गिरितट के आधात से टूडे जहाजों के फलकों का सन्धि-बन्धन करके, रीते जलपात्रों को पुनः मीठे पानी से भरकर और अच्छी ई धन की लकड़ी लेकर, इम, रोज बिना रुके, प्रयाण कर सकते हैं। प्रमु की आज्ञा ही प्रमाण है। मैंने जरा सीचकर कह दिया, 'ऐसा ही होगा' और उसे विदा किया। इसके थोड़ी हो देर बाद सब जलचर चुमित हो गये। अपने अहाँ से भारुएड पच्ची उड़ने लगे। भारी-भारी जलहस्ती पानी के ऊपर आ गये। गुफाओं से शेर बाहर निकल श्राये । सारी सेना सैन्यावास की भेरी की श्रावाज सनकर निश्चल-सी हो गई। ध्वजाएँ फड़फड़ाते हुए, जल्दी चलने में धक से टूटते-फ़ुटते अनेक यानपात्र कष्ट से घाड पहुँचे। दशो दिसाएँ शोर-गुल से हूँज गईं। 'त्रार्य! थोड़ा जाने का रास्ता दीजिए।' 'श्रंग, अपने अंगों से मुक्ते पका मत दो।' 'मंगलक, इसरों को केहुनी से धका देना, यह कौन-सा बलदर्प है। ' 'इंसइास्य, मेरे निवसन का छोर छूट गया है और पीछे से लगी लावरयवती अपने स्तनों से धकों दे रही है, इस तरह भीतर, बाहर, दोनों में मुफ्ते पीड़ा हो रही है।' 'तरिंगिके, दूर भाग, तेरे जधनरूपी भीत से तमाम सेना का रास्ता एक गया है।' 'लवंगिके, परिकरबन्ध के दर्शन से भी परिचारक खिल शरीर होकर काँपता है। नाव से उतरते समय तेरे स्तन-जधन-भागों से पीड़ित प्रेचकों को लाजा होगी। ' 'व्याघरत, दौड़ो, तुम्हारी दादी और सास जहाज से गिर गई हैं श्रीर मगर से उन्हें भय है। 'श्रांसू क्यों बहाता है, दस्युनगर की नारियों के सोने के कर्णभूषण की बात सोच, नहीं तो कोई ठग तेरी गाँठ काट लेगा।' 'बलभदक, अच्छा होगा, अगर तू उपजनों से सताये गये मुमको इसरों का भी धी दे दे। 'मित्र वसुरत्त, क्या उत्तर कूँगा ? मालिक के भिय लड्ड़ खार जल से नष्ट हो गये। 'मन्यरक, वह मोटी कथरी हाथ से गिरते ही तिमिंगल निगल गया, अब जाड़े में ठिटुरकर मरना होगा।" 'माई, तुमने गिरकर नौफलक से टकरा ख्या अपनी जवा तोड़ी; अब नौकर के अधीन होना पड़ेगा । 'अग्निमित्र, तू सीढ़ी ब्रोडकर बंदे रास्ते क्यों जाता है ? गिरकर प्राहों का श्रितिथि हो जायगा।' 'श्ररे प्रहिक, कल्लुए की पीठ वृथा मत ठोंक, दो अंगुलियाँ जोइकर कल्लुए का सर्मस्थान ठोंक।' 'गहन वेंतों के दलदल में सिर पर चावल का बीक रखे हुए ऋद सेवक संकट में फँस गया है, उसे पाँव पकड़कर खींच लें।

इत्यादि । इस तरह की बातें सैनिक करते थे । उनमें से कुछ बातू पर सो गये, किसी को दौ बने में सीप धैंस गई, कोई-कोई किसलती शिजा से रपण्कर लोगों का हास्यमाजन बना । इस तरह सब के तीर आजाने पर वायुमएडल उत्साहपूर्ण कोलाहल से भर गया ।" ( ए॰ १३६-१४० )

"कम से तट पर लाये गये कुछ जहाजी भार कम होने से अब हल्के हो गये और पर्वत के पूर्व-दिख्ण भूभाग में पड़ाव डालने के लिए अपने आवास की श्रीर चते । पाल उतार लिये गये. खुत्र गहरे गाड़े गये भजतूत काठ की कीजों से जहाज बाँच दिये गये। जहाजों की भारी नागर-शिलाएँ नीचे लटका दी गईं। अपने सामान लेकर नाविक चले आये। बेचारे मजदरीं के हाथ बोम ढोते-ढोते ट्राने लगे। पुरोगामी सेवक मणिगुहागृह की श्रोर जाने लगे। वहाँ से लुटेरे साक कर दिये गये । वहाँ लंबग और केरर के वृत्त तने खड़े थे तथा स्वादिष्ट पानी के भरने मर रहे थे। राजा के प्रिय विट आदि सौंप के डर से चन्द्रनवृत्तों से हट गये थे। खूँटे गाइकर पड़ाव की सीमा स्थिर कर दी गई थी। अमलों के खेमें (पटसद्म) इधर-उधर लग गये थे। पड़ाव से माइ-मंबाइ और कॉंटे साफ कर दिये गये थे। जल्दी से महलसरों ने स्त्रियों के डेरे तान दिये। वेश्याओं ने भी श्रपने डेरे लगा लिये। सुखे चन्द्रन की श्राग कर दी गई। बेचारे ठएढ और हवा से दुवी सैनिक अपने अंगों को मोड़कर धकावट मिटा रहे थे। प्रात:काल खुवेल पर्वत की पिंथमोत्तर दिशा से दिव्य मंगल-गीत की ध्विन धुनाई पड़ी। मैंने यह जानना नाहा कि वह स्वर्गीय संगीत कहाँ से आ रहा है और उसके लिए यात्रा करना निश्चित किया। तारक ने पूजने पर कहा- 'जाने में तो कोई हर्ज नहीं है; लेकिन रास्ता कठिन है। पर्वत-किनारे के समुद्र में महान् यरन से भी जहाज चलाना मुश्किल है। वहाँ भीमकाय जलचर रहते हैं तथा पर-पर पर भयंकर भें वर जहाजों का मार्ग रोकते हैं। ऐसी नैसिंगंक कठिनाइयों के कारण कर्णधार सम-विषम जल-मार्गी में अपना रास्ता ठीक नहीं पकड़ सकते। रात में हर चुण सहायता की आवश्यकता पड़ेगी।' यह सब सुनकर भी मैंने संगीत ध्विन का पता लगाने का निश्रय किया। तारक भी फौरन तैयार हो गया और नाव धीरे-धीरे संगीतध्विन का अनुसरण करती हुई आगे बढ़ी।" (पृ॰ १४०-१४४)

"धैर्यवान् तथा जहाजरानी में कुरात तारक ने पाँच कर्णधारों को साथ ले लिया। निरन्तर जाँच करने से सब सेंधों का विश्वास होते हुए भी, छोटे-छोटे छेर ऊन धौर मोम से बन्द कर दिये। हवा से ट्रटी-फूटी रिस्सियों को नई रिस्सियों से बरत दिया। मजबृत पालों को भी बार-बार जाँचकर वह अपनी कुरानता का परिचय देता था। 'यह मकर-चक जा रहा है।' 'यहाँ नक-निकर पार कर रहा है।' 'यह शिंशुमार-श्रेणी जा रही है।' 'यह सपीं की श्रेणी तैर रही है।' 'दीवक लाओ, चारों ओर प्रकाश फेंको।' 'दुष्ट जलचरों को पास से दूर भगाओ।' 'देखो, सामने, सिंह मकर के ऊपर लपकना चाहता है, उसके मुँह की ओर जलरी से पानी पर तेल की लुकारी फेंके।' 'किनारे पर सीता जल-हिस्तयों का यूथ समुद्र में कूर गया।' 'एक साथ ताती रिलवाकर कमठों को दूर भगा रो।' जलहस्ती और मङ्गियों के मुग्ड के पीछे बीमी गित से शिकार खेलने तिर्मिगल को आते देख वहाँ महान् अनर्थ से बचने के लिए वह लोगों को कलकत्त करने से मना करता था। लहरों में पैरा हुई और कुम्हार के चाकों की तरह चूमती मोरियों से बचता हुआ वह बाईं और शीधता के साथ उन मोरियों को लाँच जाता था। मेह और वक्यहर को देखकर वह लच्ची लगने, पाल की डोरियों को खोंचने, लंगर डालने और डाँड चलाने की आज्ञा देता था। 'मकरक, रास्ते में आई चन्दन की डाल को ऊपर उठा दो।' 'शाइतक, लापरवाही से, नाव का पैरा तेल के की चई में टूच गया है।' 'अधीर, मेरी बात मत सन, निराइत होकर चल। अपनी नींद-मरी के कीचड में टूच गया है।' 'अधीर, मेरी बात मत सन, निराइत होकर चल। अपनी नींद-मरी

श्राँबों को खारे जल से घो। ''राजिलक, मना करने पर भी जहाज दिन्नण दिशा की श्रीर जा रहा है; लगता है, तुभी दिन्न मोह हो गया है, बतलाने पर भी तुभी उत्तर दिशा का पता नहीं चलता, सप्तिष-मणडल को देलकर नाव लौटा।'' ( ए० १४०-१४३ )

उपर्युक्त विवरण से मध्यकालीन भारतीय राजाओं की विजययात्राओं के सम्बन्ध में बहुत-सी बातों का पता चलता है। बड़ी सज-धज के साथ समरकेतु विजय-यात्रा पर निकले थे। युभ मुहूर्त में, पूजा करने के बार, वे बाजे-गाजे के साथ, हाथी पर बैठे। उनकी सेना के पड़ाव का भी सुन्दर वर्णन आया है। पड़ाव में द्वीपान्तर जानेवाले माल का ढेर लगा था और घोड़े तथा खच्चरों के साथ सार्थ भी वहाँ पड़े थे। बिनये भात, दही और लड़्डू बेच रहे थे। सेना के आने का समाचार सुनकर गाँव के सब लोग इकट्ठे होने लगे और आपन में सेना के बारे में तरह-तरह के प्रश्न करने लगे और उरक्षणा से राजा के आने की बाट जोहने लगे। इनना ही नहीं, उन्हें इस मजे का नुकसान भी उठाना पड़ा। सवार उनका भूसा लुट ले गये; कोई उन्हें घेरकर घूस बमुल करता था; किसी के ईख के खेत लुट चुके थे और बहुतों को ठाकुरों ने घर से निकालकर उनके घर दखल कर लिये थे। लोग अन्न, तरकारियाँ, उपले इत्यादि श्विपा रहे थे और खियाँ अपने गहने-कपड़ों की फिक्क में थीं। बेचारे आम के छोटे कर्मचारी फूल-फल से सेना का स्वागत कर रहे थे।

समुद्र के पास डेरा पड़ने का भी अच्छा वर्णन आया है। पड़ाव में अनेक घनवितान (तम्बू) थे। राजा के डेरे से कुछ इटकर अमात्य का डेरा था और बीच-बीच में कर्मचारियों के खेमे लगे थे। अंग रचाकों के विश्रामवर एक दूसरे से सटे हुए थे। पड़ाव के चारों ओर रजा के लिए बाँस का तिहरा बाड़ा था। पड़ाव में अजिर और पटागार नाम के भीबहुत-से खेमें थे।

पहाव में पहुँचकर समरकेतु ने लोगों के उपायन स्वीकार किये और स्वस्थ होने के बाद मजबूत जहाजों को लाने की आज्ञा दी। इसके बाद कुमार के समुद्र-तीर पहुँचने का भी स्वामाविक वर्णन है। उस समय खियाँ समुद्र की महिमा गा रही थीं। कुमार ने समुद्र की बड़े भिक्तभाव से पूजा की। इतने में रात हो गई और पहाव उखड़ने लगा और सुबह कुमार के साथ जानेवाला सैन्यदल समुद्र-किनारे आ पहुँचा।

समुद्र के किनारे प्रधान कर्याधार तारक से कुमार की मेंट हुई। तारक एक बहुत ही कुराल नाविक था। पानी में की अनेक आपत्तियों की वह जरा भी परवा नहीं करता था। नौप्रचारिया, यानी जहाजरानी पर उसे पूरा अधिकार था। वह बहुत बार द्वीपान्तर हो आया था और वहाँ के ब्रोटे-छ्रोटे जलमार्गों का भी उसे ज्ञान था। उसने कुमार से कहा कि मेंने जहाजों में नई रिस्पियों लगा दी हैं और उनपर सब उपकरण और खाने-पीने का सामान जैसे, थी, तेल, कम्बल, औषधियों और द्वीपान्तर में न मिलनेवाली वस्तुएँ भर ली हैं तथा नावों पर सशस्त्र सैनिक तैनात कर दिये हैं। बाद में सबको विदा करके कुमार जहाज पर चढ़े और उनके साथी दूसरे जहाजों पर हो लिये। शंखन्विन के बाद, बाजे-गाजे और विकरों के बीच जहाज चल पड़ा। अनेक देशों को पार करते हुए और राजाओं और सामन्तों को जीतते हुए वे द्वीपान्तर पहुँचे। यहाँ विदेशी व्यापारियों की भीड़ लोगों से सोना और रत्न खरीद रही थी तथा नाविक जहरी उपकरणों का संग्रह कर रहे थे। द्वीपान्तर के निवासी बाँस की ढाल रखते थे। उनकी लिपि कर्णाटक-लिपि से मिलती-जुलती थी। वर्णाश्रम-धर्म के माननेवाले कम थे। श्रियाँ मड़कीले कपड़े पहुनती थीं भीर आदिमियों का वेश अजीब होता था। वे ताड़ के कुएडल, और लोहे के कड़े

पहनते थे। इसरे की क्रियों के अपहरण के लिए वे सदा तत्पर रहते थे। द्वीपान्तर में शाल, ताल, लवंग, चन्दन, कपूर इत्यादि होते थे।

किरातराज को हटाकर कुमार ने खुवेल के आस-आस इसलिए डेरा डाला कि उनके सैनिक और नाविक थक गये थे और घायलों की मलहम-पट्टी करना आवश्यक था। नाव से उतरते समय, नाविकों और सैनिकों की बातचीत का ढंग बिलकुत आधुनिक नाविकों की तरह ही था। इस पड़ाव से संगीत व्विन सुनकर कुमार ने उसके पीछे चलने का निश्चय किया। रास्ते में तारक ने रिस्स्यों को बदलकर, नाव के छेशें को बन्द करके, पालों को जाँचकर, जलचरों को प्रकाश से दूर भगाकर, लहरों और आवर्तों से बचकर अपनी जहाजरानी में कुशलता का परिचय दिया।

२

हम पहले खराड में देख आये हैं कि भारतीय बेहे किस तरह ग्यारहवीं सरी में द्वीपान्तर जाते थे। भारत के पूर्वी और परिचमी समुद्रतट पर राजाओं के बेढ़े और उनकी लड़ाइयों के कम उल्लेख हमें मिलते हैं। ज्वीं सदी में सिन्ध से लेकर मालाबार तथा कन्याकुमारी से लेकर ताम्रिलिप्ति तक भारतीय राजाओं के समुदी बेड़े थे। ऐसे ही बेड़ों की, पश्चिमी तट पर, अरबों के बेड़ों से मुठभेड़ हुई होगी। हमें यह भी पता है कि किस तरह पल्लवराज नरसिंहवर्मन ने अपना बेड़ा सिंहलराज की सहायता के लिए भेजा था, पर इन बेड़ों के सम्बन्ध में अभिलेखों में बहुत कम उल्लेख मिलता है। भाग्यवश, गोश्रा श्रौर कोंकण में कुछ ऐसे वीरगल हैं जिनपर जहाजों के चित्रण हैं। ये वीरगल उन वीरों की स्मृति में बनाये गये जिन्होंने किसी नाविक युद्ध में श्रधवा दुर्घटना में श्रपनी जान गँवाई थी। बम्बई के पास, वेस्टर्न रेलवे पर, बोरिविली स्टेशन से उत्तर-पश्चिम एक मील की दूरी पर, एक्सर नामक गाँव में छः वीरगल हैं, जिनका समय ग्यारहवीं सदी हो सकता है। इनमें से दो वीरगलों पर तो जमीनी लड़ाई के दश्य श्रंकित हैं। पहले वीरगल ( १०' 🗙 ३' 🗙 ६'' ) में चार खाने हैं। सबसे नीचे के खाने में, बाई श्रोर, दो तलवारवन्द घुड्सवारों ने एक धनुर्धारी को मार गिराया है। दाहिनी श्रोर, मृतात्मा, दूसरी मृतात्माश्रों के साथ बादल पर चढ़कर, इन्द्रलोक जा रही है। दूसरे खाने में, दाहिनी ख्रोर, दो घुडसवार छः हथियार-बन्द सिपाहियों का सामना करते हुए एक धनुर्धारी को छोड़कर भाग रहे हैं। तीसरे खाने में बाई श्रोर से एक पैरल सिपाही ने धनुर्वारी को एक भाला मारा है। पैरल सिपाही के पीछे, हाथियों पर सवार धनुर्धारी हैं त्रौर उनके नीचे ढाल-तलवार से लैस तीन आदमी। इसी खाने के दाहिनी श्रोर एक मृतात्मा दुसरी श्रात्माश्रों के संग विमान पर चढ़कर स्वर्ग जा रहा है। थोड़े ही ऊपर स्वर्ग-अप्सराएँ उसे शिवलोक में ले जा रही हैं। चौथे खाने में शिवलोक का प्रदर्शन हुआ है, बाई तरफ एक स्त्री श्रीर पुरुष शिवलिंग की पूजा कर रहे हैं। दाहिनी श्रीर नाच-गान हो रहा है, ऊपर, श्रस्थिकलरा के साथ-साथ माला लिये हुए श्रन्सराएँ दिखलाई गई हैं।

दूसरे नम्बर के वीरगल (१० फुट×३फुट×६ इंच) में भी चार खाने हैं। सबसे नीचे के खाने में जमीन पर तीन मृत शरीर पड़े हुए हैं। इन तीनों मृत शरीरों पर अप्सराएँ फूल माला बरसा रही हैं। दाहिनी ओर, हाथियों पर स्वार एक राजा, दूसरा सेनापित अथवा उसका मन्त्री है। राजा का हाथी खूब सजा हुआ है और उसकी अम्बारी पर छतरी लगी हुई है। हाथी अपनी सूँड से एक आदमी को जमीन पर प्रक्रिकर उसे रौंद रहा है। दूसरे खाने में मध्य की आकृति एक राजा की है। उसके ऊपर एक सेवक छाता ताने हुए है और एक दूसरा सेवक शायद शुनावपाश निये हुए खड़ा है। दाहिनी श्रोर, एक धुक्तवार राजा से युद्ध कर रहा है। बहुत-से आहमी उपर और नीचे लड़ाई कर रहे हैं। तीपरे लाते में, बाई श्रोर, एक इसरे के पीड़े तीन हाथी हैं जिनार हाथ में अंक्ष्य तिथे हुए महावत बैठे हैं। धानने दो दिइयल लड़ रहे हैं। बीच में एक राजा हाथी पर चड़ा हुआ कुद्ध कर रहा है। सिपाहियों के छिदे हुए कान श्रीर बड़ी-बढ़ी बालियों उनका केंक्रिय का होना विद्ध करती हैं। अरब सीदागर सुतेपान का भी यह कहना है कि केंक्रिय के लोग बालियों पहनते थे । वीथे लाने में कैलाश का हश्य है। बाई श्रोर, मृत सोद्धा है जिसके उपर अध्यराण माला गिरा रही हैं। दाहिनी श्रोर, रिजयों नाच-मा रही हैं। सिरे पर श्रीस्थ कतार है जिसके अगल-बगल मालाएँ लिये हुए देवता उह रहे हैं।

ती अरे बीरमल ( १० फुट × १ फुट × ६ इ'च ) में चार खाने हैं। सबसे नी वेबाले खाने में मस्तूलों से लैंस नी करार पाँच जहाज हैं जिनके एक ओर नी डाँड चल रहे हैं। ये जहाज लड़ाई के लिए बद रहे हैं और उनके ऊँचे डेक पर धनुधीरी योखा खड़े हैं। इन पाँचों जहाजों में आबिरी जहाज राजा का है, क्यों के उसमें मलही पर स्त्रियों देव पहती हैं। दूसरे खाने में चार जहाज हैं जो नीचे के थेड़े का एक भाग माजूम पहते हैं। ये जहाज एक वह जहाज पर धावा कर रहे हैं जिसके नाविक समुद्र में गिर रहे हैं। उस खाने के ऊपर न्यारहवीं सरी-का एक लेख है जो अब पड़ा नहीं जाता। ती सरे खाने में बाई ओर, तीन आदमी शिवलिंग की पूजा कर रहे हैं। दाहिनी और, गन्धवों का एक दल है। चौथे खाने में हिमालय के बीच देवताओं-सहित शिव और पार्वती की मूर्ति है; सिरे पर अस्थिकलश हैं ( आ० ४ छ० द० )।

बीधे बीरमल (१० फुट × रे फुट × द इ न ) में बाठ लाने हैं। सबसे नीचे के लाने में स्वारं जहाज हैं जो अस्त्रों से सिक्षत, सिपाहियों से भरे, एक जहाज पर आक्रमण कर रहे हैं। दसरे लाने में बाई ओर से पाँच जहाज दोहिनी ओर से आती हुई एक नाव से भिक्ष रहे हैं; नाव के बायल सिपाही पानी में पिर रहे हैं। लाने के नीचे एक म्यारहवाँ सदी का लेल है जो अब पदा नहीं जाता। तीवरे खाने में, जीत के बाद नी जहाज जाते हुए दिखालाई दे रहे हैं। चौथे खाने में जहाजों से सेना बत कर कृत कर रही है। पाँचवे लाने में बहु और से सेना बद रही है; शायद कोई सम्मानित आदमी, चार सेनकों के साथ, उनका स्वागत कर रहा है। छठे लाने में बाई ओर आठ आदमी एक शिवलिंग की पूजा कर रहे हैं; दाहिनी ओर अप्सराओं और गंववों का नाच-पान हो रहा है। सातवें लाने में शायद शिव का चित्रण है; बाई ओर अप्सराओं के साथ बोद्धा है और दाहिनी ओर वादक नरसिया, संख और माँम बजा रहे हैं। आठवें लाने में स्वर्ग में महादेव का मन्दिर है (आ० ६)।

पाँचवें वीरगल में (६ फुट × १ फुट × ६ हंच) चार खाने हैं। सबसे नीचे के खाने में छः जहाज मस्तुल और टाँडों से युक्त जा रहे हैं। पूथवाने एक जहाज में छन के नीचे एक राजा बैठा है। इसे खाने में बाई ऑरसे छः जहाज और दाहिनी ओर से तीन जहाज बीच में भी ह रहे हैं। इस जावाई में पापल होकर खयवा मरकर बहुत से नीर पानी में गिर रहे हैं। बीनवाले जहाज में खासराएँ एन बीदाओं पर माता केंक रही हैं। तीसरे खाने में स्वर्ग का दरय है; बीच में एक लिंग है, जिसकी पूजा एक इस्सी पर बैठा हुआ बोदा कर रहा है; वसके पीछे पूजा का सामान लिंगे हुए इस स्विमी खाँद गाइन और पत्वती खाँद स्वर्भ केंसर के खाने में एक राजा दरवार कर रहा है और खप्यराएँ उसे सलाम कर रही हैं। सबसे करर के खाने में एक राजा दरवार कर रहा है और खप्यराएँ उसे सलाम कर रही हैं (आ० ७)।

१. ईतियट, भा॰ १, पृ० ३

खर्ज वीरगल में ( ४ फुट × १५ इ'च > ६ इ'च ) दो लाने हैं। नीचे के लाने में समुद्री लड़ाई हो रही हैं और ऊपरी खाने में स्वर्ग में चैठा हुआ एक बोदा है (आ॰ ८)।

जैसा इस उत्पर कह आये हैं, इन वीरगलों के लेखों के पिट जाने से यह कहना बहुत कठिन है कि वीरगलों पर उल्लिखित स्थल और जल की लड़ाई में भाग लेनेबाले कीन थे। स्वगीय थी आज फरनैएडिस का यह मत था कि शायद ये थीरगल कदम्बों और शिलाहारों की किसी लड़ाई पर प्रकाश डालते हैं। जो भी हो, इसमें सन्देह नहीं कि यह लड़ाई काफ़ी श्रहमियत रखती थी और शायद इस लड़ाई का स्थान सुपारा के समुद्री तट के श्रास-पास रहा होगा। यह मान लेने में हमें कोई श्रापित नहीं होनी चाहिए कि यह समुद्री लड़ाई शायद सुपारा के पन्दरगाह को कब्जे में करने के लिए लड़ी गई होगी।

यहाँ हुम म्यारहवीं सदी की उस ऐतिहासिक घटना की और प्यान रिलाना चाइते हैं जिनमें मालवा के प्रसिद्ध सम्राट्धोज ने कोंकण की विजित किया था। भीजराज के बाँसवागा के तासपत्र र से पता लगता है कि १०२० ई० में कोंकग्र-विजयपूर्व के उपलब्ध में भोजदेव ने एक बाढ़ ए को छुछ जमीन दान में दी। इन्दौर के पात बेहमा से मिले हुए १०२० ई० के तामपत्र व से भी यह पता लगता है कि भोजदेव ने की करा-विजय के पर्व पर ज्यायपदा ( कैरा जिले में नापड़ ) में एक बाहरण को एक गाँव दान दिया था। यशोदर्मन के कालवन ( नाविक जिला ) के एक तासपत्र है हमें पता चलता है कि मोजदेव की कृपा से बसोवर्गन् ने सूर्यमहरा के अनसर पर एक ब्राह्मण को कुछ दान दिया था। इन लेखों के आधार पर यह कहा जा सकता है कि भोजदेव ने १०१६ ई० के पहले कोंकरण जीत लिया था। भोजराज का नाविक तक श्रविकार होना भी इस बात की पुष्टि करता है। लगता है कि उज्जैनवाले महापंय पर चलते हुए भोज की सेना नासिक पहुँची और वहाँ से नानाबाट के रास्ते से सोवाग । यहाँ उसकी शायद कोंकण के राजाओं से लक्षड़े हुई होगी जिसमें दोनों खोर के समुदी वेहों ने माग लिया होगा, पर भोज की यह विजय चुणिक ही रही: क्योंकि १०२४ ई० के शायर कुछ पहले करनाणी के जयसिंह ने सार कोंकरों के अधिपति भोजराज की वहाँ से हटा दिया।" भीजदेव का कोंकर के साथ परिचय का पता हमें दूसरी श्रीर से भी मिलता है। इस ऊपर देख आये हैं कि युक्तिकापतर में भोजदेव ने जहाजों का आँबों-देखा वर्णन किया है। उनकी वातें केवल शास्त्रीय न होकर अस्ति।-देखी भी। जो जहाज उन्होंने देखे, उनमें से अधिकतर कोंकण के समुद्रतट पर चलते थे और शायर कोंक्स की लबाई में सुवारा से कुछ लबाकू जहाजों का वेदा लेकर भीज आसे बढ़े हों । हमें आशा है कि इस सम्बन्ध में विद्वान्त्रन और प्रकाश जातने की चेहा करेंगे ।

१. शाना सजेटियर, वा० १४, ५० २७-२३

२. इशिवयन ऐयटीवबेरी, १३ १२, पूर् २०१

३, एविद्याकिया इचिडका, भार १=, पूरु ३१०-३२४

ष. बही, भा० १६, पुरु ६६ से ७३

४. राय, डाइनिस्टिक हिस्ट्री आफ नार्दन इविडया, भा० २, पु॰ मध्म

६. डा॰ आजटेकर के अनुसार इन वीरगाँथों में शिलाहार राजा सोमेरवर (करीन १२४०-१२६४) पर यादवराज महादेव द्वारा हाथी-समेत फीज और जहाजी बेदे का आफमण है, जिसमें सोमेरवर ने महादेव के हाथ में पदने के बिनस्वतद्क पर नाम कबुल किया। इंडियन कलचर, २, ५० ४१७

## तेरहवाँ अध्याय

## भारतीय कला में सार्थ

पिछले अध्यायों में इमने ऐतिहासिक, भौगोलिक तथा व्यापारिक आधारों पर यह बतलाया है कि भारतीय इतिहास के भिन्न-भिन्न युगों में विजेता, सार्थवाह और व्यापारी किस तरह जल और स्वलमागों से भारत का अंतराष्ट्रीय और अंतरदेशीय सम्बन्ध कायम रखे हुए थे। इस अध्याय में इम इस बात का प्रयत्न करेंगे कि भारतीय कला में सार्य-सम्बन्धों कितना मसला मिलता है। आरंभिक युग की भारतीय कला में साहस्यवाह होने से हम इस बात की आशा कर सकते हैं कि उसमें जल और स्थल-सम्बन्धी सार्थ के कुछ चित्र मिलेंगे; पर अभाग्यवश भारतीय जीवन के बहुत-से अंशों पर प्रकाश डाखते हुए भी प्राचीन भारतीय कला बालाओं के बारे में कुछ जुप-सी है। इसी वजह से हमें उसमें जहाजों और नावों के बहुत कम चित्रया देख पहले हैं तथा स्थलमार्ग से चलनेवाले सार्थों के जीवन पर भी उनसे अधिक प्रकाश नहीं पहता।

जैसा हम इसरे खण्याय में देख आये हैं, हक्ष्णा-युग की संस्कृति में हमें नावों के केवल दी खत्रण मिलते हैं जिनमें एक पर तो फहराता हुआ पाल भी है। इन नावों के आगे और पीखे, दोनों नुकीले होते थे (आ॰ १-२)। इन दोनों चित्रों के बाद हमें बहुत दिनों तक किसी जहान का चित्रण भारतीय कहा में नहीं मिलता। ई॰ प्॰ दूसरी सदी में हमें फिर एक बार भारतीय जहाज का एक चित्रण मिलता है। भरहत में एक जगह एक नाव का चित्रण हुआ है जिसका आगा और पीछा दोनों नुकीले हैं। इस जहाज को तीन नाविक खेते हुए दिखलाये गये हैं। बहाज बड़े ही पुराने तरीके से बना मानूम पहता है। इसे बनाने के लिए नारियल की जटा से खिले हुए तखते काम में लागे गये हैं। जहाज पर एक तिमिंगल ने थाना कर दिया है जो जहाज से गिरे हुए इन्छ यात्रियों को निगल रहा है (आ॰ ६)। के॰ यहआ के अनुमार इस हस्य में बुद्ध की खान से तिमिंगल के मुझ से वखुग्र की रचा का चित्रण है।

सौंची में भी नावों के बहुत कम चित्रण हैं। केवल दो ही स्थानों में नावें दिखलाई गई हैं। एक जगद तो नदी पर चलती हुई एक मिले हुए तख्तों से बनी नाव दिखलाई गई हैं?। (शा० १०) दूसरी जगद नाव एक अजीव जानवर की शक्त में बनी हुई है (शा० ११) जिसका यह मखली की तरह और मुँह शाद ल की तरह है। नाव के बीच में एक मंडप है। नाव एक नाविक द्वारा खेई जा रही है है।

<sup>√</sup> ३. बहबा, मरहुत, मा॰ ३, प्रे • Lx ३४, सा॰ द४

२. वही, मा॰ २, पू॰ ७८ से

र. माशंब, साँची, भा० २, प्रे Li

थ. वही, क्रे Lxv

अमरावती, नागार्ज नी कुएड और गोली के अर्थिचत्रों में भी िया अमरावती की छोड़ कर और कहीं नाव का चित्रण नहीं मिलता। सातवाहन - युग से इन अर्थिचत्रों का संबन्ध रहने से इस बात की आशा की जा सकती है कि इन अर्थिचत्रों में जहाजों और व्यापारियों के चित्र अवश्य होंगे। भाग्यवश, जैसा कि इम पाँचवें अध्याय में देव आये हैं, श्रीयज्ञसातकणों के कुछ सिक्के मिले हैं जिनके पट पर दो मस्तूलों, रिस्सियों, पालों से सुसिज्जत नुकीले किनारों-वाला एक जहाज है। इसमें शक नहीं कि ऐसे ही जहाज ईसा की दूसरी सदी में भारत के पूर्वी तट से एक और चीन तक और दूसरी और सिकन्दरिया तक चलते रहे होंगे।

श्रमरावती ' के एक श्रथंचित्र के बीच के भाग में एक नाव श्रथवा जहाज का चित्रण है (श्रा॰ १२)। नाव का तला सपाट है श्रीर माथा चौकोना। उसके बीच में एक मतवारण है जिसमें एक क्रसीं पर कोई परिचय-चिह्न है। पिञ्जाड़ी पर एक नाविक डाँड के साथ बैठा है। माथे पर एक हाथ जोड़े हुए बौद्ध भिन्तु है। लगता है, इस श्रथंचित्र का श्रभित्राय सिंहल श्रथवा किसी दूसरी जगह बुद्ध की धातु ले जाने से है।

ग्राप्तयुग में भी जैसा हम पहले देख आये हैं, भारतीय जहाजरानी बहुत उत्पर उठ चुकी थी; पर अभाग्यवश ग्रात-कला में हमें जहाजों के चित्रण कम मित्रते हैं। बसाद से मित्री ग्रातकालीन एक मिट्टी की मुदा पर एक जहाज के ऊपर लच्मी खड़ी दिवलाई गईं हैं र अा॰ १३)। इस मुद्रा पर की आकृति इतनी पेचीदा है कि उसका ठीक-ठीक वर्णन आसान नहीं है। सबसे पहले मुदा के निचले बदामें में एक सींग की तरह कोई वस्तु है जिससे एक जहाज के निचले भाग का बीध होता है। इस जहाज के मध्यभाग का बगल अगाड़ी-पिछाड़ी से ऊँचा है। यहाँ पर दो समानांतररेखाएँ शायद जहाज के बीच मुसाफिरों के लिए माला ( deck ) की द्योतक हैं। जहाज का माथा वाई श्रीर है। दाहिनी श्रीर पिछाड़ी की तरफ पानी में तिरखा जाता हुआ एक डांडा है। ऊपर की रेखा के बाएँ कीने में, माथे की श्रोर, कमशः मुकती हुई दो समानांतररेखाएँ हैं। इनके पीछे तीन पताकादंड हैं जो उपयुक्त रेखाओं से ऊँचे उठते हुए सिरे पर इस तरह पिद्याही की श्रोर मुक जाते हैं कि बाई श्रोर का दंड सबसे श्रधिक मुका मालूम पड़ता है। जहाज के पिछाड़ी की ग्रोर एक बड़ा ध्वजदंड है जिससे ध्वजाएँ लाक रही हैं। इन ध्वजाओं के बीच में एक पाएदार चौख्या चवृतरा है जिसपर एक देवी मलमल की साड़ी पहने खड़ी है। उसके दाहिनी श्रोर एक शंख है श्रौर उसके नीचे एक शेर है। शंख होने से इस बात में कोई संदेह नहीं रह जाता कि यह देती लदमी हैं। यह ठीक ही है कि धन की अधिष्टात्री देवी लदमी का सम्बन्ध भारत के जहाजों से दिखलाया जाय जो प्राचीनकाल में अपार धन इस देश में लाते थे। यह भुदा प्राचीन संस्कृत कहावत 'ब्यापारे वसते लद्दमीः' को भी चरितार्थ करती है।

श्र जंटा के भित्तिचित्रों में इस जहां जो के चित्रण दूँ इते हैं; पर उनमें जहां जो के चित्रण दो बार ही हुए हैं। सत्रहवीं नंबर की लेण में विजय की सिंहल-यात्रा का चित्रण हैं आक १४ ए-बी)। इसमें एक नाव तो बिलकुल बदामें कटोरे की तरह है जिसका मत्था मकर-मुख की तरह बना है। उसमें दो डांडे लगे हुए हैं। इसमें युइसवार चढ़े हुए हैं। इसके आगेवाली दो नावों पर जिनके आगे-पीछी नोकदार हैं, हाथी हैं। इन नावों के मुखौरेहें भी मकराकार हैं।

<sup>3.</sup> फ्यु सन, द्रीए ड सपेंट बशिप, प्रे o Lxviii

२. आर्कियोजिजिकज सर्वे रिपोर्ट, १६१३-१४, पृ० १२६-१६०, में Xlvi, १३

३. हेरिंघम, अजंटा, में, Xlii, १७

अंजेंटा की दूसरी नम्बर की लेण में, ' जैसा कि इम सातर्ने अध्याय में देख आये हैं, पूर्णावदान के सम्बन्ध में एक जहाज का विजय हैं ( आ॰ १५ )। इस जहाज का आगा-पीज़ा नोकरार है और उसपर आँखें बनी हुई हैं। उसके दोनों ही सिरे पर माधा-काठ लगे हुए हैं। जहाज में तीन पाल और मस्तूल हैं। किहाड़ी पर एक बीधा पाल एक बीख्दे में तिरहे मस्तूल के साथ लहरा रहा है। माथे की तरफ एक मत्तवारण हैं। उसके बाद छ।एदार मंडपों के नीचे बारह पड़े हैं जिनसे शायद पीने के जिए पानी अधवा किसी दूसरे तरह के माल का तात्पर्य है। समुद्र में दो नारीमरस्य तरते हुए दिखायों गये हैं।

अर्जंडा में वीवरी जगह शायद नदी पर चलनेवाली नाव का वित्रण है? (आ॰ १६)। नाव अगाडी-पिछाड़ी पर नोक्दार है और वसपर आँखें बनी हुई हैं। नाव के बीच में एक परदेशर मंडप है जिसके बीच में एक राजा बैठा है जिसके दोनों और दो-दो मुसाहिव हैं। पिछाड़ी की और एक आदमी के हाथ में छाता है और एक दूसरा आदमी पतवार से नाव का संचालन कर रहा है। माथे पर एक सीड़ी पर चड़ा हुआ नाविक डॉब चला रहा है।

उत्पर इस देख आये हैं कि प्राचीन भारतीय कला में नावों के कितने कम चित्रशा हैं। माम्यवश बाराबुद्धर के अर्थनियों से इमें बाठवीं सदी के मध्य के भारतीय जहां के अनेक चित्र मिल जाते हैं। माधाकाठवाले (outrigger) की पाँच बाहातियाँ मिलती हैं। कर्ने अमाबी-विद्याबीवाले ये बढ़े जहां ज सुरोधियनों के ब्याने के पहले मलका के कुरा-कुरा जहांज से बहुत्त-कुछ मिलते हैं।

एक जहाज का मायाकाठ तीन तस्तों और तीन पालंकी देवी लकवियों ( Booms ) से बना है ( बा॰ १७)। माधाकाठ के ऊपर की सूचियों का उद्देश्य शायद वुमों की ठीक जगह पर रखने अथवा तुकान में जहाज की स्थिर रखने के लिए अथवा नाविकों के बैठने के तिए था। आज दिन भी देशी जहाजों पर यही व्यवस्था होती है। अनाशी और विद्वाही पर खते कांपे लहरों का जोर तोइने के लिए बने हैं। पिछाड़ी की एक गेलरी में एक नाविक है। अजेंटा के जहाज पर भी यह बनाक्ट दोल पहती है। जहाज माल से भर जाने पर नाविक इसका उपयोग लंगड़ों के रखने और समुद्र में उन्हें उतारने के लिए करते थे। इस जहाज के अगाड़ी और पिदाडी पर इस आँखें बनी देखते हैं जिनका लादांगिक अर्थ जहाज की गति अथवा समुद्र पर न्यान है। ये अभिने अजंडा के जहान और पूर्वी जाना के कुरा-कुरा तथा बटेनिया के प्राहु पर भी देखीं जा सु ती हैं। पतवार जहाज के पिछाड़ी में है। दो मस्तूलों के बीच में कपड़े से दका एक मगबारण (leckhouse) है। अगानी का मस्त्त कें वा है। कुछ सामने सुके दोनों मस्तून गीत लक्षियों के बने हैं तथा जहाज की अगावी-पिछावी की रस्थियों से तने हैं। बाराबुहर के इसरे माथाकाठवांने जहाओं से पता बनता है कि मस्तूलों पर जबने के लिए चीदियाँ होती थीं। मस्तूल का विरा, जहाँ दो बिंदु मिलते हैं और जहाँ से रिस्सियाँ निकलती हैं, जरा मुक्का हुआ है। वहाँ एक वस्तु है जिसकी तुलना मकासारी जहाज पेडुकवांग के मस्तूल पर लगी रस्ती की नेड्डरियों से की जा सकती है। दोनों वस्तूलों में चौचुड़ी पालें लगी हैं। माथे पर

<sup>3.</sup> याजदानी, खजंटा, भा॰ २, म्रे॰ Xlii

२. चिमिथ, सजंटा, पूर १०

वै. क्षेत्र, वाराखद्दर, भा० र, पु० १३५-२३म, दी हास, ३६२७

एक तीयरी तिकोनी पाल है जिसका ऊपरी विरा लहरतोड़ (washbrake) से और इसरे सिरे माथाकाठ और पोड़ी (portside) से वैंथे हैं। जहाज के नाविक अपने कामों में व्यस्त हैं, कोई पाल ठीक कर रहा है तो कोई पतवार पर जमा है। एक नाविक माथा-काठ पर है तो एक मस्तूल पर चढ़ा है।

दूसरे जहाज की विके जोरों से खेबाई हो रही है (आ - १८)। छः डॉबे लगे हुए हैं। पद्म सामने दिखलाई देते हैं। जहाँ लहरतोड़ (washbrake) की राष्ट्र बकर की तरह है। इसरा मस्तून एक काठ का है। मस्तूनों के सिरों पर नक्षशियाँ बनों हुई हैं। जहाज के बीच में कपड़े से उका मत्तवार्या है। जहाज के कुछ खलासी मस्तून ठीक कर रहे हैं।

तीयर जहाज के सामने र एक पालदार नाव है जिसमें पाँच आदमी दिखाये गये हैं (आ- १६)। शायर यह नाव जहाजियों को किनारे पर जतारने के काम में लाई जाती थी। इस समराइषकड़ा की कहानियों में देव आये हैं कि नवीं गरी के भारतीय जहाजों के जाय ऐसी नीकाएँ जलती थी। वहे जहाज के आउटरिगर में चार ओड़े बूम तमें हुए हैं, पर किर पर पाल का बमली बाँच (float) जिसे कोई पकड़े हैं, एकहरा है। कुछ डाँबों के खिवा खेनेवालों के खिर भी देव पड़ते हैं। आगले मस्तुल में दो गोल लकड़ियों के ओड़ने की छल्ली (coupling blocks) और उनमें से रिस्स्याँ निकलने के छेद साफ-माफ देव पड़ते हैं। जहाज के अगाड़ी-पिछाड़ी पर पताकाएँ भी साफ-माफ दीज पड़ती हैं। आगले मस्तुल के खिरे से फड़कतों मंडी और मरे पाल हवा का रूख बता रहे हैं। दो गजों से वैंथी हुई माथे पर की पाल तिकोनी है। और इसमें दो माथाकाठ लगते हैं। एक माथाकाठ पर एक खताड़ी पाल तानने को रिस्थाँ पकड़कर बैठा है। यहाँ भी हम एक फुल्ले की तरह पील बस्तु देव सकते हैं जिसकी अवतक पहचान नहीं हो एकी है। छोटी नाव जुक प नाव की तरह दिवलाई देती है; पर उसका माल (dock) के वा है। उसमें एक मस्तुल और चौख़ारी पाल है। गज में दोनों और लगी पाल तानने की रिस्थाँ पकड़े खताड़ी बैठे हैं। माथे पर 'थाँखें' दीज पड़ती हैं।

चीथा एक पातवाला छोटा जहाज है ( या॰ २० ) अ जिसमें मत्तवारण का पता नहीं चलता और न उसमें लंबे-चीड़े लहरतोड़ क्रेंक ही हैं। वे एकहरे देंड़े दूमों और दोहरी लिडकीहार पस्तियों ( floatings ) से बने हैं। बगली और बाँल साफ-साफ रिकाई देती हैं। पतवार पर एक झादमी है। जहाज में रोतार्स, मीतर धँसती हुई बाद, अगावी-पिछाड़ी बाँध के बने हुए सहरतोड़ तथा बनपर मड़ी जाली ( grate ) उल्लेखनीय हैं। मस्तूल दो लकड़ियों का बना है और उसपर सीड़ो लगी है। मायाकाठ के सामने एक अलंकार-या बना है। उसी तरह का अलंकार पहले जहाज पर दीव पहला है। नाविक पाल बतार रहे हैं। माये पर लड़ा हुआ नाविक तो एक पाल उतार चुका है।

पाँचवाँ जहाज प्रक मस्तूल का है। उसपर मत्तवारण बहुत साफ देख पकता है (आ• २९)। डाँदे और खेनेवालों के बिर भी देख पक्ते हैं। उनके विराँ के स्थान से पता

१. वही, बाई॰ बी॰ हर

२. बहो, बाई० बी० १०म

३. वही, बाईं० बी० १३

४. वही, बाई व बाई व ४१

कारता है कि खेने का काम डॉ के खींचकर नहीं, बहिक डकेलकर होता था। मस्त्ल की खल्ली के कार एक गही-सी है। जहाज के आगे और पीछे गोल खंमों पूर पुलिया (derrick) बड़ी हुई हैं। नाव के पोछे एक फॉडा लगा है जिसमें माधाकाठ नहीं है। सायद उसके लिए जगह ही नहीं थी। इस जहाज में भी पाल उतारी जा रही है। इस जहाज के पीछे और आगे जलतोब काफी करें ने हैं।

उपर्युक्त जहाजों के सिया बाराबुद्धर के अर्थिवजों में तीन और सजबुत जहाजों के नक्शे मिलते हैं। इनमें भाषा टालुओं है और पीड़ा खड़ा। इन जहाजों में केवल एक मस्तूल है। इनमें पतबार नहीं दिखलाई गई है। एक जहाज पर खलाधियों में से कुछ पाल उतार रहे हैं और इसमें पतबार नहीं दिखलाई गई है। एक जहाज पर खलाधियों में से कुछ पाल उतार रहे हैं और इसमें एक मस्तूल है जिसमें चौख्टी पाल वैंधों हुई है। पाल के निचले गज पर एक नाविक चढ़ा हुआ है। एक दूसरे जहाज पर एक इबता हुआ मतुष्य उत्तपर खींचा जा रहा है, इस जहाज की बनावट इसरे जहाज पर एक इबता हुआ मतुष्य उत्तपर खींचा जा रहा है, इस जहाज की बनावट इसरे जहाजों से भिन्न है (आ० २३)। इसके पीड़े पर एक गैलरी है जिसपर एक मनुष्य खड़ा है। शायद यह पतवारिया हो। जहाज के माथे पर भी एक गैलरी है। मस्तूल पर एक चौख्डी पाल है को जहाज के पीड़े और आगे से रिस्स्यों से तनी है।

श्री फान एर्प की राथ है कि इनमें से वह जहाज समुद्र में चलते थे। इन जहाजों में हिन्द-प्रभाव स्पष्ट है ; पर शायद खुने मस्तुलों में इस हिंद-एशिया का प्रभाव देख सकते हैं।

A (5

अवीत सारतीय कला में स्थल्याज्ञा सम्बन्धी दस्यों के भी बहुत कम चित्रण हुए हैं।
अधिकतर देन चित्रों में तत्कालीन नागरिक सम्यता को ही ध्यान में रखकर चित्रकार और
मूर्तिकार आगे बदे हैं। यदि हम राहर के ठार्रवाट की जानना चाह तो आधीन भारतीय कला में
बहुत मचाला है। हम उसमें चने हुए रख, घोड़ और हाथी तथा विमानों के अनेक चित्र पाते हैं;
पर नहीं तक सार्थ का सम्बन्ध है, उसमें बहुत कम ऐसे दस्य हैं जिनसे प्राचीन भारतीयों के यात्रा
और उसके उपादानों पर प्रकाश पबता हो। जैसा हमें पता है, मारत में बहुत प्राचीनकात से
बैक्तगाविमों द्वारा यात्रा होती थी और इसके कहीं-कहीं चित्र प्राचीन भारतीय कला में बच ममे
हैं। भरहुत में एक जगह एक बैलगाड़ी दिखलाई गई है जिसकी बनावट विकृत्व आधुनिक
सम्बद्ध ने तरह है। मरहुत में एक दसरी जगह एक गदीदार चौक्दी बैलगाड़ी दिखलाई गई है
जिसमें दो पहिए हैं और जिसका लड़ा पीठक लकड़ी का बना है (आ॰ २४)। गाड़ी से बैल
खोत दिये गये हैं और वे जमीन पर विधाम कर रहे हैं। बैलगाड़ी दिखलाड़ अथवा व्यापारी
पीड़े बार बैठा है। डा॰ बहुआ की राय है कि इस दश्य में वर्ग्युजातक बीकित है जिसमें
बीविकरन सार्थ के साथ एक रेगिस्तान में अपना रास्ता भून गये; लेकिन चतुराई के कारण सकुशल

३. वही, साईं वी० २३

२. बदी, बाई० बी० १४

३. पदी, आई॰ बो॰ ए० १३३

<sup>8.</sup> बरुबा, बरहुत, में xlv

<sup>₹,</sup> बही, क्व lxix, बा॰ दह

सौँची के अर्धिचत्रों से पता लगता है कि कभी-कभी व्यापारी खूब सजे-सजाये बैलों पर भी यात्रा करते थे। हमें प्राचीन साहित्य से इस बात का पता नहीं चतता कि सिवा सेना को छोड़कर लंबी यात्राओं के लिए घोड़े काम में लाये जाते थे अथवा नहीं, पर इसमें सम्देह नहीं कि पास की यात्राओं में लोग खूब सजे-सजाए घोड़ों पर यात्रा करते थे। ऐसे घोड़ों के चित्र साँची में बहुत बार आये हैं। हमें यह भी पता है कि प्राचीन सारत में हाथियों की सवारी लोगों में बहुत प्रचलित थी। सेना के तो हाथी एक आँग होते ही थे, पर राजाओं की दूर की यात्रा में वे बराबर उनके सँग चला करते थे। पर जहाँ तक हमें पता है, शायर उन हाथियों का उपयोग व्यापार अथवा लंबी यात्राओं के लिए कभी नहीं होता था। सवारी और मात की ढुलाई में ऊँटों का उपयोग बहुत दिनों से होता था। साँची में एक ऊँट-सवार का चित्र ए हुआ है। 3

भरहत के अर्धिवित्रों में कई जगह माल रबने और दुकान-रौरी के वित्रण हुए हैं। एक जगह माल भरने के दो बड़े गोराम और अन भरने के लिए एक बड़े भारी कोठार का चित्रण हुआ है ४ (आ० २५)। डा॰ बहुआ इस दृश्य की पहचान गहपित जातक (न॰ १६६) छे करते हैं जिसके अनुसार बोधिसत्त्व ने एक बार अपनी स्त्रों को गाँव के महतों के साथ देखा। पर वह चतुर स्त्री उनकी देखते ही फौरन कोठार में घुस गई और वहाँ से यह दिखलाने का नाट्य करने लगी कि वह उस महतों को मांस के बदले में धान्य दे रही थी।

एक दूसरी जगह भरहुत में एक बाजार का दश्य है ( आ ॰ २६ ) जिसमें तीन घर दिखलाये गये हैं। एक व्यापारी एक बर्तन से कोई चीज खरीदार के हाथ की थाली में उत्तट रहा है। दाहिनी ओर एक मजदूर है जिसके सामने दो मेटियोंबाली एक बहुँगी पड़ी है।

भरहत में एक दूसरी जगह भी एक दूकान का दश्य है। अर्थित्र के दाहिनी श्रोर दो व्यापारी हैं जिनके दोनों श्रोर शायर दो कपड़े की गाँठे हैं श्रौर सामने जमीन पर केलों का ढेर लगा हुआ हैं। बाई श्रोर टोपियाँ पहने हुए दो व्यापारी हैं जो शायर श्रापस में माल का दाम तय कर रहे हैं (आ॰ २७)।

मधुरा के अर्थिवत्रों में भी कभी-कभी तत्कालीन गाड़ियों के चित्र आ जाते हैं। साधारण माल ढोने के लिये एक जगह माम्ली-सी बैलगाड़ी दिखलाई गई है जिसके हाँकनेवाले और बैल जमीन पर बैठे हैं (आ॰ २८)। चढ़ने के लिए अच्छे बैलोंवाले शिकरम काम में आते थें (आ॰ २८)। इस शिकरम के गाड़ीवान के बैठने की जगह आजकल के शिकरम की तरह जोत पर होती थी। बैलों की दुम जोत की रस्सियों में बँधी है।

मथुरा में एक दूसरी जगह दो पहियोंवाली एक खुली घोड़ागाड़ी का चित्रण हुआ है

१. माशंब, साँची, भा० २, प्रे॰ xx(b)

<sup>₹.</sup> वही, XXXi

३. वही, भा॰ ३, म्रे॰ lxxvi, ६६ सी॰

४. भरहुत, में o lxxvi, माकार, १०२

प भरहुत वही, प्ले॰ XCV, बाकृति १४३

६ वही, प्ले॰ XCV, आ॰ १४१

७ विन्सेन्ट स्मिथ, दी जैन स्तूप ऑफ मथुरा, प्ले० ११, प्लाहाबाद, १६०१

म्बही, प्ले॰ XX

उस गाड़ी पर तीन आदमी बैठे हुए हैं; पर शिकरम की ही तरह कोचवान जीत पर बैठा दिखलाया गया है (आ॰ ३०)।

अमरावती के अर्थिवजों से पता लगता है कि दिख्णभारत में ईसा की आरंभिक सिद्यों में एक इन्की बैलगाड़ी माल डोने और सवारी के काम में आती थी (आ॰ ३१)।

शायद राजकर्मचारियों श्रीर जल्दी यात्रा करनेवालों के लिए शिविकाएँ होती धीं। श्रमरावती के अर्थिवतों में दो तरह की शिविकाशों का चित्रण हुआ है। दिनमें एक शिविका एक होटे मंडप की तरह है। इसकी छत काफी अलंकारिक है और इसके चारों ओर बाइ हैं (आ॰ ३२)। शिविका में दोनों ओर उठाने के बाँस लगे हुए हैं। दूसरी शिविका (आ॰ ३३) तो एक घर की तरह ही देख पड़ती है। इसमें नाल शर छत श्रीर खिड़िकयाँ हैं और भीतर बैठने के लिए आरामदेह गहियाँ लगी हुई हैं। यह कहना संभव नहीं है कि इस तरह के ठाटदार विमान दूर की यात्राओं में चत्रते थे अथवा नहीं। कम-से-कम व्यापारी तो इस तरह की सवारियों पर नहीं चत्रते थे।

गोली के बौद्धस्तूप से मिले हुए अर्थिवर्तों में 3 जो बैलगाहियों का चित्रण हुआ है वे काफी सजी-सजाई मातूम पहती हैं (आ॰ २४)। इनका नक्शा चौखूग है और इनकी बगलें बेंत से बुनी मातूम पहती हैं। बैलगाड़ी की छत भी खूब सजी है और उसके छते थिरे पर परदा लगा हुआ है जो उठाकर छत पर डाल दिया गया है। गाड़ीवान गाड़ी के जोत पर बैठा है।

हम ऊपर के अध्यायों में कई बार देख आये हैं कि अक्सर समुदी व्यापारी जब इस देश में उतरते वे अथवा यहाँ से जाते थे तब वे राजा से मिल लेते थे और उसे उपहार देकर अस्वन्न कर लेते थे। विदेशी व्यापारियों से राजा की मेंट का एक ऐसा ही हश्य अमरावती और अजंटा के अर्धिचल्लों में आया है। अअमरावती में यह प्रकरण वेस्सन्तरजातक के सम्बन्ध में है जहाँ राजा बन्धुम को उपहार मिल रहा है। इस हश्य में राजा सिंहासन पर बैठा हुआ है और उसे दो चामरआहिणिया और एक पंखेवाली घेरे हुए हैं। राजा के बाई ओर राजमहिणी भी परिचारिकाओं से घिरी हुई बैठी है। चिल्ल की अप्रभूमि में कुतें, पाजामे, कमरबंद और बुट पहने हुए विदेशों व्यापारी कर्श पर खुटने टेककर राजा को भेंट दे रहे हैं। उनके दल का नेता राजा को एक मोनी का हार मेंट दे रहा है (आ॰ ३५)।

इसी तरह का एक दश्य अजेंटा के भितिचित्र में आया है जिसकी पहचान लोग अवतक पुलकेशिन द्वितीय के दरबार में ईरान के बाइशाह खुसरों के प्रिणिधिवर्ग से करते रहे हैं । इस दश्य में एक विदेशी व्यापारियों का दल राजदरबार के फाटक पर देव पढ़ता है। इसमें के

शिवराम मूर्ति, अमरावती स्कल्पचर्स इन मदास म्यूजियम, प्ले॰ X, आ॰ ११ मदास १६४२

२ वही, प्ले॰ X, आ॰ २०-२१

३ टी॰ एन॰ रामचंद्रन्, बुधिस्ट स्क्लाचसं क्रॉम ए स्तूप नियर गोबी विबेज, गुन्द्र, प्बे॰ V, b,c,d, मदास, १६२६

४ शिवराम मृति, वही प्ले॰ xx(b), ६, ए० १४-३५

र याजदानी, अजंटा, भा० १ पू० ४६-४७

दी व्यापारी भीतर घुस आये हैं और उनके हाथों में सीगात की चीजें हैं। राजररबार मुसाहबीं और उच्च पदस्य कर्मचारियों से भरा है जिनमें तीन विदेशी भी दिखलाई देते हैं। राजा एक सिंहासन पर बैठा है और उसके पीछे चामरप्राहिणियाँ और दूसरे दास-दासी खड़े हैं। ये विदेशी कँची टोपियाँ, झँगरखे, पाजामे और बूट पहने हुए हैं। उनमें से एक के हाथ में गहनों की रक्ताबी है। उनकी पोशाक से यह पता लगता है कि शायद वे पश्चिमी एशिया के रहनेवाले स्थाम के व्यापारी थे।

पाँचवीं श्रौर छठी सिदयों में शामी श्रौर ईरानी व्यापारियों के श्रागमन का पता हमें दराडी के दशकुमारचिरत के दो उल्लेखों से चलता है । तृतीय उच्छ्वास में खनित नामक एक यवन व्यापारी से एक बहुमूल्य हीरा ठगने का उल्लेख है। श्री गर्शश जानार्दन श्रागश का श्रामान है कि खनित शब्द शायद तुर्की खान शब्द का रूप है। दशकुमारचरित के दिख्णी पाठ में खनित की जगह श्रासभीति पाठ है जो शो॰ श्रागश के मत से शायद फारसी शब्द शासक का रूप है। पर खान शब्द ईरानी साहित्य में तुर्की से मंगोल-युग में श्राया। इसके मानी यह हुए कि दशकुमारचरित बहुत बाद का है। पर प्रायः सब विद्वान एकमत है कि दशकुमारचरित का समय ईसा की पाँचवीं-छठीं सदी है। खनित शब्द शायद ईरानी धातु 'कन्दन' जिसके श्रर्थ खोदने के होते हैं, निकला है। इस शब्द की प्राचीनता की जाँच श्रावश्यक है। बहुत संभव है, खनित ससानी युग का एक व्यापारी था जो ईसा की पाँचवीं-छठीं सदी में रत्नों के व्यापार के लिए भारत श्राता था। यवन शब्द का तो ईसा की श्रारंभिक सिदयों के बाद भारतीय साहित्य में विदेशियों के लिए जिनमें ईरानी, श्ररव, शामी, युनानी इत्यादि श्रा जाते थे, व्यवहार होने लगा था।

एक दूसरे यवन व्यापारी का उल्लेख दशदुमारचरित के छुठे उच्छ्वां में आया है। व कहानी यह है कि भीमधन्या की आज्ञा से मित्रगुत ताम्रिलिति के पास समुद्र में फेंक दिया गया। सबेरे उसे यवनों का जहाज देख पड़ा और यवन नाविकों ने उसे छूबने से बचाया। वे उसे अपने कप्तान (नाविक-नायक) रामेषु के पास ले गये। उन्होंने सममा—चलो, एक अच्छा मजदूत दास मिला जो जरा देर में ही उनकी सैकड़ों अंगूर की बेलें सींच देगा। इसी बीच में बहुत-सी नावों से थिरे एक जंगी जहाज (मद्गु) ने यवनों के जहाज को घेर लिया और तेजी के साथ धावा बोल दिया। बेचारे यवन हारने लगे। यह देखकर मित्रगुत्त ने यवनों से उसके बंधन खोल देने को कहा। बंधन खलते ही वह शत्रुदल पर ट्रूट पड़ा और उन्हें परास्त कर दिया। बाद में उसे पता चला कि उस जंगी जहाज का मालिक भीमधन्या था। यवन नाविकों ने उसे बाँध कर खुड़ खिरीयाँ मनाईं।

श्रव यहाँ प्रश्न उठता है कि यवन नाविक-नायक रामेषु किस देश का बसनेवाला था। श्रंगुर की लताओं के उल्लेख से श्री श्रागाशे का श्रानुमान है कि शायद वह ईरानी रहा हो। पर वे रामेषु शब्द की फारसी श्रथश श्रवी से ब्युत्पत्ति निकालने में श्रमफल रहे। ईरानी श्रीर

१ जे० आई॰ एस॰ ब्रो० ए०, भाग १२, १३४४, ए॰ ७४ से

२ दंडी, दशकुमारचरित, श्रीगयोश जनाउँन आगशे द्वारा संपादित, भूमिका पृ॰ xliv-xlv ; पाठ पृ॰ ७७, लाइन १८

३. वही, भूमिका ए० Xiv, पाठ ए० १०६-१०७

मध्यपूर्व एशिया की भाषाओं के प्रसिद्ध विद्वान डा॰ उनवाला ने मुक्ते यह सूचना दी है कि रामेषु नाम निश्चयपूर्वक शामी भाषा का है जिसका अर्ब होता है राम अर्थात् मुंदर और ईखु अर्थात् ईसा। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि शाम के ईसाई व्यापारी भारत में व्यापार करने आते थे। रामेषु की शामी निस्त्रियत से इस बात की भी पुष्टि हो जाती है कि बंधुमवाले दृश्य में आनेवाले विदेशी व्यापारी शामी थे।

श्रजंटा के भितिचित्रों से भी यदा, कदा हमें उस समय के बाजार श्रीर गाड़ियों के चित्र मिल जाते हैं। वेस्सन्तरजातक में जब राजा वेस्सन्तर देश-निकाला पाकर नगर से निकल रहा है उस समय नगर की दूकानों श्रीर यात्रा की सवारियों के कुछ श्रंकन हुए हैं। जिस गाड़ी पर राजा, उसकी स्त्री तथा बच्चे सवार हैं उसका नक्शा समकीण है श्रीर उसमें चार घोड़े जुते हुए हैं, उसके श्रागे श्रीर पीछे चौबट हैं जो शायद गाड़ी ढाँकने के लिए व्यवहार में लाये जाते रहें होंगे। गाड़ी के श्रंदर गिद्दियाँ लगी हुई हैं (श्रा० ३६)।

बाजार में दाहिनी श्रोर तीन दूकाने हैं जिनमें दूकानदार श्रपने काम में व्यस्त हैं। उनमें से एक दूकानदार जिसके सामने दो घड़े पड़े हुए हैं, राजा को श्याम कर रहा है। दूसरा तेल निकालकर एक प्याले में भर रहा है। तीसरे दूकानदार जिसके श्रास-पास बहुत-सी थालियाँ श्रोर छोटे घड़े पड़े हैं, वह स्वयं कोई चीज तौल रहा है बहुत संभव है कि यह दकानदार कदाचित जौहरी श्रयवा गन्धी हो ( श्रा॰ ३७)।

अजंटा की सत्रहवीं गुका में र एक खली गाड़ी दिखलाई गई है जिसके चारों श्रोर वाड़

लगी हुई है (आ० ३८)।

उपयुक्ति विवरण से हमें पता चलता है कि यात्रा की सवारियों में बहुत दिनों तक कोई विशेष अदल-बदल नहीं हुई। सातवीं सदी के बाद यात्राओं में किस तरह की सवारियों चलती भी इनका पता हमें हिदगत अर्धचित्रों से कम मिलता है। किर भी हम अनुमान कर सकते हैं कि उन सवारियों में प्राचीन सवारियों से कोई विशेष अन्तर नहीं पड़ा होगा।

<sup>1.</sup> बेबी हैरिगम, अर्जंटा, में o XXIV, २६

२. वही, में VIII, आ० १०

## **अनुक्रमणिका**

U

```
श्रंग-४७,४८,४२,६६,७४,१३६,१६५
 श्रंगुत्तर-१६
 श्रंदराब—४,६,२०,१७७
 श्रंधपुर ( पैठन )—५४
 श्रंघ (श्रांघ)—२१४
 श्रंव-७१
 श्रंबलिष्ठक—१८
 श्रंबष्ट—७३
 श्रंबाला-१२,२२
 श्रकबर—ह
 श्रकानी-११३
त्रकीक —३१,११२,११७,१२८,१२६,१४६
 श्रकारीयुग—३२
 श्रक्याब- १३३
अगह - ६७,६८,७२,१२८,२०६
श्रगरोहा - १५
अगस्तस- ४,१०६,११०,१११,११८,
     358
अगस्तिमत - २१५
श्रगालव-१८
श्रमिन (कारा शहर )-9८३
श्रामिततेल - २२५
अग्निमाल ( लालसागर )- ४०,६१,६२,६३
    98=
अग्निमित्र — २२६
अमोतक (अगरोहा)-१५
श्रचलपुर—२२,१०१
अचिरावती ( राप्ती )-१=,४=
श्रववत-११
```

```
श्रजंटा— ( श्रजन्ता, श्रजिंठा )—२४,११७
     १४४,२३३,२३४,२३८,२४०
 अजकूला नदी-१६
 अजपथ-४०,४१,१३०,१३२,१३४,१३६,
 श्रजमेर—२३,२४,२६
 श्रजातरात्रु—४८,४६,५०,६६,१४२
 अजानिया - ११४,१३४
 अजायबुल हिंद-२०८
 श्रजिनपवेणी (चटाई)—१४३
 अजीव (कालिकावात) - २०२
 अजोंग (जहाज )-२१३
 श्रटक—३,४,७,८,६,१०,१३,१४,२१,२२
ब्रहमस ( सुर्ग्ण रेखा नरी )-१२३
अग्राहिक्ल पट्टन ( अनिह्लवाड )-२१४
श्रतरंजीखेड़ा-२०
अत्रि—२२६
अथर्ववेद-- ३८,३६,४०,४१,४३
अथेना देवी-७१
अदन-३२,६३,११०,११४,११८
श्रदष्ट— ७२
श्रधीर-२२७
अय ्तिस-११०,११२,११४,१८४
श्रदास्य-७१
श्रनहिलवाइ—२१,२१४,२१८
श्रनाधपिंडिक—१८,१४४
श्रनाम-१३४,१८३,२०४,२०६
अनुरंगा (गाड़ी)-१६६
अनुसेष्टि --६७
श्रन्प-११
```

अनुध्वी-( जहाज )--२१३ श्रमःपाल—=१ बन्ताबी-३,१३१,१३१ श्रन्तिशोख-३,४,७४,११०,१११ श्रप्रगंगण-११४,१३४ अपरांत-द्रु,६६,१०४,१०६,१७२ व्यवसंतक-१०० अपोलोगम—११४,१२१,१२⊏ व्ययोनोडोटस—८६,६०,६२,६४ धप्रीति ( अपरीदी )- ४६ श्रकगानिस्तान-२,३,४,४,७,८,६,३०,३१ 36,35,80,00,03,08,56,50,20 25,25,937,987,986,929,929 शकरात नदी-४,४६,११५ अफिका-६,१०६,११०,११२,११४,१२१ 925,936,934,946,902,969 924,303 अफीवी—€ अबीरिया ( आभीर )- ६१ श्रवुल मलिक-२०२ श्रवजैद सैराफी- २०६,२०७,२०८ अवृशकर-१०६ अवहनीफा दैनरी- २०२ शब्दुलमुलक — २०३ धनाहम-११% श्रमिसार-- ५% श्रमिज्ञान-मुद्रा-७६ व्यमपुरी - २१ अमरावती-१०१,२३३,२३= अमरी नाल संस्कृति-१६ श्रमरोहा- २२ बम्तसर-१२,७२ भयमुल-२० अवसिषाटक-१४० ब्रयोध्या-१२, १४, १८, १६, २०, २१, 900,9051

ब्रर्खोखिया—७, ४६, ७०, ७४, ६०, ६४, EF. 902, 9E0, 9E3 त्ररगंदाव-१६, ७०, ६४, ६४ अरगरिटिक मलमल- १२= बरगढ ( उरैयुर )-११६ बारव-६, १६, ४४, ४८, ६३, ७०, ०८, 905, 906, .90, 998, 998, 998, 994, 990, 99=, 939, 938, 934, 920, 2=, 922, 932, 982, 902, 9= 2, 920, 929 927, 923, 924, 209, 207, 201, 204, 204, 200, २०६, २०६, २११, २१२, २१४, २१६, 315 भरवसागर-१३, ४२, ४६, ४६, ७३, ११२ भरवल-१६, १६, २३ श्चरसक् - ७४ भरति ( चावल )-४४ बरसियोन-११२ अर्आके- १०४, १०४, १०६, ११३, ११४) 995 ग्रारिकास्पी—५० ग्ररिकमेडु-११६ अरित-४३ स्ररित्र (डांड )-४३ ब्ररिय-३८, ४६, ७०, ७४ श्रारियाना-३= अरिस्नो-११० अवग-१३८ श्रर्जन-६७, ६३ यर्तकोन - ७० वर्षशास्त्र-४६, ७७, ७८, ७६, ८४, ८६, 50, 930, 93V, 923 समॅनिया-१०६, २१६ असिनोय--१२६ बलक---२४ 

अलप्तमीन—१६४

श्रलप्पी—११८ अलबीवनी-१६, २१, २४, १६४, २०३ अल मुकब्बेर - ११४ श्रलमुग-४४ अलसंद-१३१ अलसंदक (मूंगा) - ७= श्रल हजाज - २०३ श्रलाउद्दीन-१६२ अलीगढ्—२१ श्रलीमस्जिद—२२ श्रलोर—७३ अलोसिंगी—१२३, १२४ श्रलकप्य-४७ अल्लसंद (सिकंदरिया) - १३०, १३३, १३५ अल्लिकाकुल (चिकाकोल ) - २१४ श्रवंती - २४, ४७, ४६, ५०, ६६ अवचारक ( दलाल '-१४१ अवतारमार्ग - २२३ श्रवदान करपलता—२११ अवदान शतक-१४२, १४५ अवदंग (बयाना)-१४१ अवनिजनाश्रय पुलकेशिन्-१६२ भवमुक्त-१७४ अवरंत (अपरांत )- १०० श्रवरेस-१८८ श्रवलाइटिस-११३ अवस ( रास्ते का भोजन )-४० त्रशोक— ६, ६६, ७४, ७६, ७८, ८६, ६६, 983, 398 श्रमक—४७, ८७ अश्वक नाग-9४० असक ( अश्मक )—६६ त्रसाई-६४ असिक— ६ ६ श्रसिक्नी—६ ह असियानी-६४

असीरिया-४४, १११ असर—१४६ अस्काबाद-४ अस्थिका (छोटीनाव )-१७२ श्रस्पस - ७२ अस्सक ( अश्वक ) २४ श्रस्यकेन-७२ श्रहमदनगर-२५ बहमदशाह श्र•दाली—८, १४ अहमदाबाद -- २३. २४. २६ श्रहिच्ब्रत्रा—२०, ७४, ७६, १४१, १६६ श्रहिल-४४ श्रज्जु-श्रज्जुमी-१०६, ११० २२१, १२५ श्रांड्न पाइरेटन-१०६ श्रांडाइ सिमुंडोन-१०६ श्रांत्र—२४, ७४, ६६, १०४, १२३, १३१ श्रांभि - ७२ आकर (पूर्वी मालवा) -- २४, ६६ श्रागमन-गृह-- १६६ श्रागरा -१४,१४,२२,२३,२४,२६,६२ अ।चारिश्यतिपात्र-१७८ श्राचीन-- २०० श्राचेर-१३४,१३७,१३८,१३६ शाजमगढ़-२२ श्राजी नदी- १६ श्रातिथ्य (बाहरीमाल )— द २ श्रातिवाहिक ( महसूल )- ८०,८२ आदित्य-१४७ श्रादिराज्य ( श्रहिच्छत्रा )-१४१ श्रादिस्थान - २१ श्रावदान-२०३ आभीर - ६१,१०० श्रायस्टर राक्स-११७ श्रारव-७३ श्चारवटी-२१५ श्राराकान-२६,१२४,१२६

श्रार्कट-१७४ आगीयर-१२% त्रार्जुनायन-६२ त्रार्तचरस-४७ श्रातेंमिस देवी-१४१ श्चादेशर प्रथम-१७४,१७५ ब्रार्य-३,१४,२४,२८,३४,३६,३७,३८,३६, 80,89,82,84 यार्यशूर-१४६,१४७ श्रायविर्त-१६ आर्थो—६३,६४ आलकंदक (म्ंगा)—८७ श्रालवक-- १६ श्रालवी ( श्ररवल )-१६,१६ श्रालावला (श्ररावली )- २३ आतिका यत्ती-१४१ ब्रावरयक्ष्णि—१६४,१६७,१७०,२०२ श्रावसथ (विश्रामगृह) - ४० श्रावेशन (धर्मशाला)-१६३ श्राशाधर-२१४ आष्टी--२६ श्रासाम—२,३,१२,१४,६८,८८,१२७,१२८, 93=,200 आसी-२१ श्रास्थानमंडप-२२३ ब्राहार ( नाविकः)-१४७ इंजिवेर (सोंठ) - ४४ इंदौर-२६, २३,9 इञ्जावर - २६ इटली-१०६,११२,११३,११७,१२६ इटारसी - २४ इटावा--२३ इस्सिंग - १८३,२०० इन्द्र-३४,४०,१४८,१७१ इन्द्रश्च म्न-१३६ इन्द्रीप-१३६, १७४

इवाडिउ (जावा)—१२५ इब्न श्रल वैतार-१४५ इन्न असीर-२०३ इब्न कावान-२०५ इब्न खुद्दिबह-२०५,२०६ इब्नुल फक्रीह - २०७ इत्राहीम-१४ इरावरी नरी-१२४,१३८,१८७ इलामुरिदेशम् - २२० इलाहाबाद - १२,१६,२३,५० इषिक (ऋषिक)—६४ इपी ( ऋषिक )— ६४ इषुवेगा (वंजु नही )-१३२,१३३ इसिक कोल-१७६ इसिडोरस-४ इस्ताखरी-१६३ इचवाकुकुत्त -१००

500

ईराक—३,७,३०,२०२,२०६,२०७ ईरान—३,४,४,०,१३,२६,२६,२६,३०,३१, ३३,३४,३४,३८,६६,०४,८०,६०,६६, ६८,६६,१२७,१६६,१७३,१७६, १८४,१६१,२०३ ईरानी कोहिस्तान—४६ ईरानी मकरान—३० ईरीनन (कच्छ की खात)—११६ ईशानगुरुदेव पद्धित—१८४,२१८ ईसा—१४०

च

उंड—६,६,१०,७१ उक्कचेल (सोनपुर, बिहार)—१७,१६ उद्मनगर—१८ उच-तुर्फीन—१८३ उजबक—५ उजरिस्तान—१६,१७७ वज्जियनी ( चज्जैन )—४,२४,२४,७६,६८, 200,908,902 उजानक मर-१३६ उज्जैन-१७, २३,२४, २४, ४०, ७७, ६०, ६४, ६६, ६८, १०२, १०४, १०७, ११७, ११२, १२८, १४४, १४६, १६६, १७७, १८६, २३१ उड़ीसा-श्रोड़ीसा-६०, ६८, १००, १२०, १२३, १३१, १३३, १४३, २०७, २१५ उद्दीयान (स्वात )—१६, २०, ६६, ७२, 904, 950, 955 उतानिपिस्तं—६१ चत्कल ( उदीश )-१३१ उत्तरकुर-११,४३,६७ उत्तरपंचाल-४८, ५० उत्तर पौरस्त्यवात-१७० उत्तर प्रदेश-१४, १८, २०, २१, ३६, 20, Eo, 90E उत्तरापय-१७, ६४, ८८, १६४, १७२, 903, 209 उत्थय ( पगदंडी )-१६५ उत्सेचक ( पानी वलीचनेवाला ) - ७६ उदमांड ( उंड )— ८, १०, १६, २०, ७१, 904, 900, 980, 988 उद्क्रमांड ( उंड )— ८, ६ उदयन-४८, ४६, १४२ उदाईमद-१४, ४६ वदीचीनवात ( उतराहट )-१७० उदुंबर-१४, १४२ उन्नता ( जहाज )—२१३ उपग्रस-१४१, १४३ उपनिधि-- ८४ उपरिशयेन-४५, ७१, ७४, ८६, ६०, ६१ उपश्र्त्य - १ मई उंबरावती-१३२ वभयाभिसारिका-१७७ उमर (खलीफा) - २०६

उम्मेल केतेफ — ११०
उरग — १४६
उरसा ( हजारा जिला ) — २०, १६०
उरसा ( गोवर्धन ) — १४१
उरवेत ( गया ) — १७, १६
उरैयुर — १०७, ११६, १२६
उल्ल बंरर — ११३
उल्हास नदी — १०२
उष्प्रक्षिक — १३१
उस्मान — २०२

कर्वनी—१४५ कर—१२, ४४ कर्ष्वदंडिका—२२१ कर्षा (जहाज)—२११ कन और कनी कपड़े—६६, ६७, ६८, ७७, ८२, १२६

ऋग्वेर—३४, ३६, ३७, ३८, ३६,४०, ४१,४२,४३ ऋषिक—६७,६३,६४,६६,१०६

एकदोशि (नाव)—५३
एकवातना—४, ६६
एक्सर—२२६
एमडाई—११८
एटा—१६, २०
एनियस ग्रोकेमस—१०६
एरंडपल्ली—१७५
एरियन—६
एरिया—७०
एलबद्धन—१३०, १३४
एलबुर्ज—४
एलम—३३
एलानकोन—१२३

पशिया-२, ३६, ४७, १०६, १३८, १८३, 987, 280 प्शिया-माइनर—३४, ३४, १०८, १३४, एहवल चांतम्ल-१०० ऐतरेय ब्राह्मण -४०, ४१ ऐरोन टापू-२०५ श्रोजेन ( उज्जैन )--१०४ श्रोड्-६४, १३१ श्रोतला—१४१ श्रोपियान् - ११३, १६० श्रोपोन-११३, ११४, ११४ श्रोबोल्ला—श्रोबुल्ला—१२५, २०३, २०६ श्रोमान-६७, १६४, २०४ श्रोमाना- ११५ ब्रोम्माना-११५, १२१, १२८ ब्रोरथ्युरा ( उरैयुर )-१२३ श्रोरान्नबोस-११७ ब्रोरिजा ( त्ररित )-४४ श्रोरित-७३ अोरी-११% श्रोर्तोहपन—६१ श्रोरींहोया ( सुराष्ट्र ) - १ - ४ श्रोवारक (मड़ी)-१०४ ब्रोसिलिस-१२०,११३,११४,१३१ श्रोहिंद (उंड)—= श्रोतगीन-२०५ श्रौदारिक सार्थ-१६६ श्रीदु वर-१५,६२ श्रीरंगाबाद-मुल्तान के पास-२३; श्रागरा इलाहाबाद के रास्ते पर-२३; दिक्खन-34,34,85 श्रीनोंस-७१,७२ श्रीसान-११४

श्रीसानी समुद्रतट-११४

五 कंक-११,१४,६५ कंचगापुर—७५,७६ कंजी कांची)—२०५ कंडकसेल (घंटासाल)-१०१ कंटिकोस्सुल (घंटासाल)-१०१,१२१ कंठगुण (गजरा)—१५२ कंडुक (कंडुक)-१५३ कंडोन की खाड़ी--२०० कथा-१४० कंदर-१६,१७७ कंघार-४,१६,२३,२६,३७, ३८, ७०, ७२, Ex,999,904,900,989,987, 98x कंपिल-१७,१८,७६ कंपिल्लपुर-७५,७६ कंबल-६६,६७ कंबुज (कंबोडिया)—१२४,१३२,१८३,२०६, कंबोज-११,४७,४६,४०,६७,८८ कंसकार-१=० ककोल (तकोपा)-१३३ कच्छ-४८,६०,६१,१०२,१०४,११४,१६२ 308 कच्छकार (काछी)-१=० कच्छ का रन-२३,११६,१६२ कच्छी गंदाव-१३ कजंगल (काँकजोल, राजमहल, बिहार)-95, 98,39,40 कटाइ--२२० कटिहार-१२ कट्टिगारा-१२४ कट्टमारम् (वेडा)—४२ कडारम् (केरा) - २०० कडुलोर-६६,१२३ कराणुकुज्ज (कान्यकुञ्ज)—१६,१८ कराइगिरि— ६६ कड़ा-२१

कतबेदा नदी- १३४ कतुर (जहाज) - २०८ कथाधरित्सागर—२१२ कदंब-१००,२३१ कनककेतु --१७१ कनवावूरी नदी-२०० कनारा- १००,१०५,१४३ कनिष्क - ६,२०,६६,६७,१०१,१०४,१०६, 908,990,989,908 कन्नीज-१४,२०,२१,२४,१२०,१३६,१८८, 180,988,984,200,295 कन्याकुमारी-२७, ६१, १०७, ११०, ११८, 998,923,944,238 कहेगी-१०३ कपास-३२,४४,=२,१२२,१३१,२०६ कविलवस्तु-१७,१६,२१,४७,४८, ४०, ७४, ७६,9४३,9८७,9८८ कपिश-६,७,१६,२०,३७,४५,४६,६७,७०, 20,27,24,24,25,904,950,955 \$39,989,983 कबरकान-१०५ कबुर (काबुल)- ६१ कवृत-दवृत (पछिवाँ)--२०२ कमर (कावेरीपद्टीनम्) - ११८,१२१ कमर (ख्मेर)-9३२ कमर की खाड़ी-११५ कमलपुर (ख्मेर)-१३१,१३२,१३४ क्रकचा—७ करकेतन (उपरत्न)-99,२9४ करंबिय (बन्दरगाह) - ६२ करमनासा नदी-२३ कराँची-५,३१,७३,२०५ करिकाल चोल-१०७ करिपथ-५६ कस्तूर-१२३, कहर (दालचीनी)-४४ कहर (काबुल)—७, १२३

कर्ण कलचूरी- २१= बर्णधार-१४७, १४०, १४१, १७१, २२४, 274,770 कर्णप्रावरण-१३१ कर्नाल-करनाल-२२,१६० कर्मरंग- २२० कर्मशाला-- ३ कलकता-१२,१४ कलात-19, ह कला में सार्थ-२३२ से कलाहबार-२०४,२०५,२०६ क्लिंग-४६,६६,७४,७६, ८७, १००, १०६ १०८, १२३, १२८,१३१, २०८, २१३, २१४,२१४, २0 कलिंगपटनम्-१०१,१२३ कल्लिंगिकोन-१२३ कल्याण-१०२, १०३, ११७, १ २, १२८, 958 किल्येना (कल्याण)-१०२ कल्हण-१६४ कल्हात बंदर-११४ कशेषमान्-१७४ कस्मीर-२,३,१४,१४,२०,२२,२३,३१,४३, = \ = = , E 2, E 8, 9 . 0, 9 0 2, 9 0 €, ११०,११७,१२०, १२२, १२६, १२७, 980, 9=2,9=4,9=4, 120, 923, 984, 315 करयपपुर ( मुल्तान )- १३,४७ कश्यप मातंग-१=२ कष्टवार--- २= कसी ( जाति )—३५ कसूर—२० कस्पपाइरोस ( कश्यपपुर )-१३,४६ कस्पाइरिया- ६२ कस्सपपुर (कश्यपपुर)—४६,४७ कांगक्यु (कंक )—ध्य कांचाऊ--१८८

कांची-२१,६१,१०७,१७५ कांजीवरम् — २५,२०० कांडपट-१८१,२२३ कांबोज- ६३,६४,६५ कांसू—६२,१८७ कां से-१८८ कांकजोत्त-१८,२१ काञ्रोशान-७१ काकान-१६१ काँगड़ा-१४,१६४ कागान तुर्क-१=७ काजवीनी - २०६ काठगोदाम-१८ काठियावाइ--२३,३०,३१, ६०,१०१, १०२, 994,937,934,983,980,987 कादिसिया-१६१ काननद्वीप- १६५ कानपुर-२४ काना-११४,११= कान्तानाव ( चमड़ा )—६६ कान्यकुञ्ज ( कन्नीज )—२०,७६,१८८ कापिशी (बेप्राम )—७,८, ६, १०, ११, १६ ३७, ४४,८६,६६, १७६, १७७, १६३, 439,839 काफिर-१६४ काफिरिकला - ७१ काफिरिस्तान—६,१६० काबुल-४,७,८,६,१०, ११, १४, १६, २१, २२,२३,६७,७२,६१,१०२,११०,१११, 920,900,920, 829, 822, 923, 288,984 काबुल नदी—६,७,८,६,१०,९१,३७,४७,७० 957,980,983 कामरूप ( आसाम )—२१,१७४ कायल-१६१ कायव्यं — ६ कारमानिया-१६१

कारवार-195 काराकुम-४,६ काराकोतल-६ काराकोरम-११,२६ काराशहर-१८३,१८८ कारकार-=३ कार्पटिकसार्थ-१६६ कार्पासिक - ११,१४३ कार्पियन ( दालचीनी )-४४ कार्ले-१०३ कार्षापण - १४१ कालकम् (वर्मा) - १६१ कालना नदी-२२ कालपी-१५,२४ कालपुर (वर्मा)—२१५ कालमुब-१३०,१३१,१३४, कालाम-४७ कालिकावात (त्फान) - १४६,१७०,२०२ कालिदास-१७४ कालिमेर की खाड़ी-१२३ कालियद्वीप ( जंजीबार )-१७०,१७१,१७२ काली-११४ कालीकर-२४,११०,२०६ कालीयक (जेओडरी) - ६७,६=,१२= कावख्य (खावक)-६ कावेरी नदी—२४,६१, १०७, ११६, १४७ 94=,969 कावेरीपट्टीनम्-१०७, ११६, १२३, १२६, १२७,१३४, १४६, १४७, १४८, १४६, 949,958,291 काशगर-४,११,१३३, १८२, १८३, १८६, 955 काशी—१२, ३६, ४७, ४८, ५०, ६६, ६६, ७४, ७६, ८७, १४३, १४६, 980 काशीपुर—२० चारय-३०

कासगंज-१४१ कासपगीत भिच्च-४ कासमस इंडिकोम्बायस्टस-१०३,१२४,१=४ कासवग ( नाई )- १८० कासिमबाजार—२३ कासीकृत्तम (कपड़ा)—६६ कासीय (कपड़ा)—६६ किंग-लिंग — १८६ किडारम् (केदा) — २२० किण्व ( खमीर )— ६२ कितव (जाति) - ११ किताबुल अनवा - २०२ किन् लिन् ( सुवर्णकुड्या )- १३४ किपिन् — ६३, ६४, कियांग लिन - १८७ कियालिंग (कलिंग) - २०८ किया चाऊ-१८० किया तु (कतुर)-२०८ कियेन् ये - १=७ किर्गिज-११ किरमान-१२८, १२६, १६५ किरात-३६,१००,१०२,१३१, १३४, १३० किरिमदाना — = २ किलंदी-१०७, १५७ किलवा- ११४ किलात-ए-गिलजई-9 ६ किस्सपुत्त—४७ कीकः - २२३ की-कियाङ् ना—१३७ की चक (बाँस)-१३७, १३= कीटगिरि—१६, १७ कीलकान - २०५ कुंतिनगर-१४१ क्तीयची — १४१ कुंदमान-६,११ कुंदुज नदी-६, ११, १६२ कुंभ ( गुंच्च )- १३३

कुंभकार महत्तर-१५३ कुआनयिन्-१=४ कुएन लुन-क्विन लुन-११, १३८ कुक्कर-जक्कर—६४, ६६ कुजूल कदिक्छ— ६४, ६६ कुट्टनीमतम् - २१६ उडुक्क ( कुर्ग )—७४ कुरुवन - १५७ कुणाला—७५, ७६ कुणिंद-६२ कुतुबनुमा-१४७, २०६ कुतुबुद्दीन ऐवक-१६२ कुत्ते ( भारतीय ) - १२६ कुर्दंग—२०४, २०५ कुनार नदी-=, १०, ७२, ६१ कुमा (काबुल नदी )-१०, ११, ३० कुमाऊँ - २० कुमारगुप्त प्रथम—१७४,१७७,१८६ कुमारजीव-१=६ कुमारदत्त-१=६ कुमारदेवी - १६५ कुमारवर्धन-१४१ कुमार्विषय-२१ कुम्हरार-१७६ कुररघर-१८ कुरिया-मुरिया द्वीपसमूह—११५ कुरुंबर-६६ ₹5-83,80,20,0x,0\$ कुरुजांगल-१७,१६ कुरुष-३,४४ कुरुचेत्र-१४,१६,१६,२०,३८ कुर्ग-७४,१०७ र्क्वीदेस्तान-१११ कुल (स्थान)—८७ कुलिक-१७७,१७८,१७६ कुलिन्द-१३८ कुलिम्देन-६२

**洞一**飞。 क्वती संस्कृति-१०,३१,३३ क्वर-१४६ 据表——¥ 野村町一なな、とな、とち、とゅ、とは、りって、りのよ、 904,900,922,904,952,952 জনহা—ভয় कुवमाल - ४६,१४८ इसीनारा-१७,१८,१६,२१,४७ क्समपुर ( पाटलिपुत्र ) -४ ६,१७७ प्रश्नित्र ( इहंत्र )—१७४ कुच्चिमार ( खेबैया )--१७१ कुचा-१८६,१८८ क्वो (क्वा )-१८३ 死—50 क्स्सांग्—१८६ कूप ( मस्तुल )-६१ क्रमिराग- २१५,२१६ 更明一9年,8二,9日本 कृषापटनम् - १२३ क्रणामागर—३ कृष्णा नदी—२४,९००,१०१,११३,२०० केकय-१६,१२६ बेद्ध ( पुल )—३६ केस-१६६,२००,२१०,२२० केन नही-- २४ केन (हिस्नगोराव)-११० केना-१०६ केनिताई-११= केप एलिफेट-११३ केव नेत्रे स-१२४ डेप मीज-११४ केंपल-१०६ केयहसवद-१७ बेरल - १०७,११८,११६,१२२,१४७,१४८ केलात-ए-गजनी १७७ \$27-7-2,924,920,9EX,920,926

२०४, २०६,२०=

कैवर्त-१४७ कैवर्ततंत्र—२२४ कैश - २०४,२०६ केरिययन समुद्र - ३,४,३४,३६,४६,६२,१११ कींकण-=७,६८,६६,१००,१०१,१०२ १०३,१०६,१२३,१७२,२०३,२२६ 230,239 कींगु-१०७ कोकचा-६ कोकेले-१२४ कोचीन-१०७, ११८, १२१ कोजन (कंबल )-६६,१७१ कोड-२६ कोटरी-9३ कोटिंबा (जहाज )-१९६, १२९ कोडियाम-१८ कोटिवर्ष-७2, ७६ कोटिवर्ष विषय-१७७ कोडंबर-१५ कोहायम्-१०७, ११०, ११७ कोझर- १२३ कोडियारा-१२३ कोइर-१२२, १७४ कोडिवरिस (कोटिवर्ष )- ७% कीपंबहर-१०७, १२३, १२६ कोरंड - ११२ कोरके-११६, १२६, १३१, १४३, १६० कोरत-२०० कोरिंग-१२३, १२४ कोलंबिया-११६ कोलकोई (कोरकै)-१०७, ११६, १२३ कोलपटन-१३१, १३४, १४३ कोलातरपोत-११६ कोलिय-४७, ४८ कोली-- २०४

कोलो--११२

कोल्लिगिरि-१३१ कोलतर मील -१७% कोशाविक - १ ४ रे कोष-कोष्ठ।नार-१४१ कोसंबी ( कौशांबी ) - ७५ कोतम (कौशांबी )-२७,३८, ३६, ४७, 8=, Xo, SE, UX, US कीवत-१६, १७, ३७, ३८, ३६, ४७, x4, x0, 68, 0x, 06, 29x कोहकाफ-४, ७०, ७१, १०६ कोहबाबा-६, १६० कोहार-१६० कोहिस्तान-४६, ६१, १६४ कीटित्य-४, ४६, ६०, ७६, ७७, १४३ कींडिन्य-१८३, २१६ कौनकेस (गोएक )—६६ कौरव-१४ कौराल (कोलतुर फील )—१७५ कविरवार (कावेरीयरीनम् )-२१% कीशांबी-१४, १६, १७, १८, १६, २४, 20, 44, 40, 50, 60, 948, 948 क्टेसियस-१३७ क्टेसिसफोन-४, ११० क्यूल-२३ काका इस्यमस-१३३, २००, २०४, २२० कियाकार ( नियम )- १६१ कुमु ( खर्रम नदी )-३० कॅगनोर-११०, ११२, ११८, १२३ कोरेन-११, ४३ कौचानम्—१४१ क्वांगसी-१३८ क्वांतन-३१० क्वाला तेरॉंग-२३१ क्विलन-१२३, २०४, २०४ क्वेडा संस्कृति—२६ क्वेरोगेराइ-१०४

石 खंडचर्ममुंड—१३५ खंडपाचक-१५३ खेमात-६०,११३,११४,११६, १३१, २०४, 204,200,294 खक्बर चीमा-- २२ बन्धरात-६६,१०४ बगान तुर्के—१७६ खबर-१७,६७,६८,७७,१४८ वत्ती सामाज्य-३४ लनति व्यापारी- २३३ समुराबी—३३ खरपय-१३६ =\$P,\$\$P,\$\$P,\$\$7,9\$7,98 बानदेश—२४ बानह (बैंडन)—२०४ ञ्चानाबाद - १० बारक टास्—२०१ बारान-६ व खारिजम-१७४ खाल-समूर —६७,६६,९०० खावक-६,२०,७१,१७७ खावत-१६ खिजान-६ बुरमाल (फारस की लाड़ी)—५ ६, ६२, २१ ४, 386 खुरासान-७,७०,१७४,१६३,१६३,१६४ सर्म नरी-१६,३४,३७,१७७ सर्माबाद-२३ शास-६,७९ बासरो—२२,२३= समरो नौशीरवा-१७६ सैन-१०% सेवर-१,८,६,६० संरकाना-७ नोतान—११,६७,१११, १३६, १८२, १८३, 9=4,9=0,9==

बोर-बेरी-११०,११४ खोरास्म-४६ स्रोस्त-२०,१७७ क्सेर-१३१,१३१ n गंगटोक-१२० गंगण-११४,१३०,१३४ गंगदत्त-१३४,१३६,१३७ गंगा नदी-१२,१३,१४,१४, १६, १७, १८, 98,89,38,38,38,40,36, 38,80, x=, x =, x 0, x 2, 5 =, 0 7, 0 5, 5 =, 99=, 998,930, 939, 933, 933, 938, 974, 87, 988, 900, 902, 920, 964,297,292 गंगाम्रागर-३१ गंगे (तामलुक) - १२३ गंड़ी (श्रंगोड़ा वेचनेवाला)--१८० गंजम-१७% गंडक नदी - ३८,१४२ गंडमक--- २२ गंदारिस-४६ गंधमुख्ट-१२७,१४२ गंधर्वद्वीय-१७४ गंधका (गायक)-१८० गॅमार -- ५,६,१७,१६,२०,३६,४४, ४६, ४७, 86,55,56,07, 08, CE, E9, 900, 904,904,954,963 गंधिक व्यवहार-१=० गंभीर (बन्दरगाह)-६२,१७० गज नदी - २६,३४ गजनी—१२,१४,१६, २१, २३, ७०, १७७, 727,728 गद्गुक्तेश्वर- २२ गणिम (गिने जानेवाते माल)-१६६,१७० गत्वरा (जहाज)-२१३ गबरवंद-२६ गभस्तिमान्—१७४

गयपुर (इस्तिनापुर)—७५ गया-१७,२१,१८६ गर्जम (इवा)-१७०,२०२ गर्जिस्तान—१६,१७७,१६१ गर्दभ यज-१४१ गर्दमिल्ल-१४ गर्व = १६४ गर्मका (नाव)- २१२ गर्मिज्ञ (खलासी) - १७१ गर्भिणी (जहाज)—२१३ गलेशिया - १२६ गहपति जातक--- २३७ गगियदेव-१६% गांदराइटिस-#9 गांधिक-१०३ गोतु—१८६ गाजिउद्दोन नगर-२१ गाओपुर—२१,२३,१७६ गामिनी (जहाज)---२९३ गार्राफुई की खाबी-११३,१२१ गॉल-१२६ गाले विस्त-७० गाइडवाल-१६% गिरिकोट्र्र-१७४ गिरिम न ( जलालाबाद ) - १६ गिरिश्क—७० निर्यंक- १६ गिलगमेश -- ४२,६१ गित्तगिट—२,१४०,१८३ गीतसदह—१२ 想就一年年,900 गुंब-१३०,१३३ ग्रंम (ग्रंब)—१३३ गुआर ( ग्वाला )—१=० गुजरात—२३,२४,२६,७४,६०, ६१,६६,६७, 28,909,907,904,990,982,907, 908,987,707,908,800,899,89= गुजरात ( पंजाव )- २२,२३ धुनरानवाजा—२२ गुडपाचक-१% ३ गुणवर्मन् -१=७ गुणाल-१३२,१३६ ग्राम्या - १३०,१३६,१४३,१४२,१७३,१७४ ובר ובר בבר, שבי, שניף, שניף, שניף १८४,१८६,१८७,१६६,९३३ गुरदावपुर—७२,६२ गुर्वर—१६२ गुर्जर-प्रतिहार-१६०,१६२,१६४ गुलमदेय - = २ गूजरीबाट — २४ गृहचितक (करोश )-१=१ ग्रहपडल ( तंषु )—२२३ गेड्रोसिया—७३, ७४, ११% गेबेल जबारह-२१४ गोंडवाना—१७४ गोंडा—१७,१= गोबा-२४,२६,२२६ गोधारिस-१०३ गोकर्या - २१८ गोगाफ-६६ गोरावरी नदी-२४,२४,२६,६८,१४४,१७%, 200,204 गोनद- २४ गोन्दोफर्न-६६,६७ गोपीनाथ पाईंड--११६ गोबी रेगिस्तान-६२ गोमती नदी-३७ गोमतीविहार—१=३,१== गोमल नदी - २१,२४,३७,१७७ गोर-१६०,१६४ गोरसपुर-१७,१६,२१,४८ गोरविगिरि ( बराबर पहाबी )- १ ह गीरबंद नहीं -४,६,७,८,११,९८,१६४ गोराव (जाव )--२१२

गोरिस्तान-१६१ गोहऐया - ६१ गोलकुंडा-२४,२६,२७,८७,२३४ गोली—२३३,२३= गोल्ल (गोदावरी प्रदेश -- १६४ गोवधन पहाडी-१०५,१४१ गोविद्यंद्रदेव-११४ गोविषाण - २० गोडोकर्म-१८० गौड बंगाल )-१३७ गौतम प्रशाहिच-१८६ गौतम राहुगण-३० गीतमीपुत्र शालकाँग - ६४,६६,१०१,७०४ गौरीयन-७२ गौलिक-१४३ गौलिमक- ६४ प्रियन् (प्रजीपति )—४१ प्राममहत्तर-9६६ मामलाइटिक—२२२ प्रामसमा-१६६ श्लीचकायन—७२ ग्वा (बर्मी)-१२४ ग्वालंदी-१२ म्बालियर—२६ बंगसाल - १०१, १२३ धनवितान ( तंत्र )-२२३ धरम्ब-१०३ युत्कृतिक-१५३ वीवे-१७, ३१, ३४, ४४, ६६, ६७, ६८, 00, 58, 55, 982, 120, 903, २११, २३६, २३७

बोवाभिपति—२२२

चंडपयोत-४६

चंदन-४४, ६४, ६६, ६८, ४२, ६६, ६७,

१००, १०४, ११४, १२०, १३१, चाहुँ-जो-दशे—३४ 938, 984, 986, 984, 960, 943 204, 206, 290 चंदनपाल-१०६ चंदकांत मणि-६७ चंदकेतु—२२४ चंदगुप दितीय-१०=, १७॥ चंद्रगुत मीर्य—६६, ७४, ७८, ८६ चंद्रदेश-१६% चंद्रमागा नदी—६६, १०४ चंपा ( भागलपुर )—१८, १६, ७६, 139, 934, 930, 982, 900, 968 चंपा ( अनाम )-१३४, १८३, २०४, २०४ चंबल नदी--२४, ६१ चंबा-१% चकोर-६६, १०४ चक्रपय-७७ चटगाँव-१२४, १३४ चम्मयह (मोनी )—१८० चरित-७६, दरे चरित्रपुर-१३३, १३४ चप्टन-१०१, १०२, १०४, १२२ चनुस् ( वंनुनरी )-१३= चौग्गान्-१८६, १८७, १८८ वागवाउ-१८७ चांगतांग्-१८६ चाक्कियेत-२, १३८ चाक्यिह्—१८८ चाँदा - २१५ चाँदी-३१, ६७, ८६, १३१, १४६ चान-चु ( कुमार विषय )--२१ चानतन ( चंदन )-१०४ चाबेरी (काबेरीपडीनम् )-9२३ चारसहा—६, ७१ चारीकर-७, २२ चारुशत-१३१, १३२, १३३, १३६

नाबोटक-१६२

विकाकीत-१०१, १२३, १३३, १७४, २१४ चित्रकुट-४.१ चित्राल-३, ३० चीन--२, ३, ४, ४, १४, १६, २०, ६८, αξ, αυ, εο, εγ, εξ, ευ, 90%, 990, 999, 980, 988, 988, 980 १२८, १३१, १३२, १३३, १३६, १३७ 984, 942, 942, 942, 948, 142, 944, 944, 944, 949, 984, 985, 988, 200, 209, २०३, २०४, २०४, २०६, २०८, Rot, 298, 333 चीनस्थान ( चीन )--१३८ चीनो तुर्किस्तान-२, २६ चीनपति - २० चीनभुक्ति--२० चीरपल्ली (तिह चिरपल्ली)—२१४ चुंबी-१२७ चुक्सर---२६ चुनार-१४, ४६, ४० च्-क्र-फाई---२०= न्यं-दर चूर्णगंधतीलक-१४३ चेदि-१७, २४, ४७, ४६, ७४, ७६ चेनाव नही - १३, २२, ४६, ७२, ७३ नेमार्-१४ चेयेन-१८७ चेर-१०७, १०=, १९०, १९१, १९=, 983 चेरबोयू-११= चेरमोनेसस-११८ चैय--२०० चोत्त—२४, १०७, १०८, ११०, ११६, 923, 298, 298 चोलमंडल-६६, १००, ११६, १२०, १२१

120,202,200,219,223,228

चौकी फत्त-२२ जील बेदर-१६, १०४, ११७, १२२, १८४, खेन ( जंक )- २१३ इंद (भोजन इत्यादि )-१६४ ल्तापथ-१३४, १३६, १४० ब्रिप ( ख्रीपी )-१८० जंक ( जहाज )-११६, २१३ जंगर ( जहाज )-१९६, २१३ जंगलदेश-७५ जंदाला ( जंक )—२१३ जंजीबार-१९४, १९६, १३४, १७०, १७२ वंतपीलग (तेली)—१८० जंदा---२१ जंबी- २२० जंबुयाम—१८ जंबुद्वीप ( भारत )-१४६ जंबुद्वीपत्रज्ञति—१८० जगदालिक--७, ४२, १६४ जगदीश सराय-२१ जगण्यपेट-१०१ जगुरी ( जागुर )—१७७ जजीरतुल बरब-२०२ जरागुपथ-१३०, १३४ जनपदपरीचा-१६४, १६% जनुब ( दक्षिनाह्य )--२०२ जबलपुर—२४ जबी (कोचीन-बाइना)--१२४ जमस्द— ध जम्मू-१२,१४ जयगद-११७ जयनंद्रदेव-१६४ जबदासा-१०२ जयनगर-४८ जयस्तिया-१२

जयसिंह- २३१ जयसी-२०३ वर्ग- ७० जरफशों नदी- ६३ जरासंध- १६ जलंधर-१२, २०, ६२, १७४, १६४ जलकेत्—२२४ जलपट्टन-१६३ जलरेज-१०० जलालपुर- १६ जताताबाद-४, ७, ८, १०, ११, १६, 37, 30 जव (जावा )-१३०, १३३ जहाँगीर-२२ जहाँगीरपुर-२२ जहाज- ३०, ३२, ४२, ४३, ६०, ६१, ६२, ue, ee, 990, 997, 997, 994, 174, 194, 190, 19=, 196, 190, 929, 922, 928, 939, 932, 988, १४६, १४७, १४७, १४८, १४६, १४०, 109, 908-904, 964, 984, 985, २०३, २०८, २१०, २१२ हे, २३०-239, 232-236 जागुद-४०, १४७, १६०, १६१ जाजमऊ--२1 बाबुल ( बागुड )-१६० वाबुलिस्तान—१६३ जालना—२५ जालोर-१६ जावा—८७, ८८, १२४, १३१, १३२ १३३, 174, 9=7, 9=0, 964, 204, 204, २०७, २०८, २११, २१€ जाहिज---२१६ जिगिबेरीस (सेंठ )—४४ जिनगुप्त-१८६, १८७ जिम्र ( चीत )—२०% mi-111

जीवक कुमारमृत्य-१५, ४६, १४२ जुनैद-१६२, २०३ जुनर—६=, १०३ जेट्ठक ( नायक )—६४ जेतवन विहार - १८७ जेनोबिया टापू-११५ जेबल शिराज-६ जैला-११३ जोंग ( जहाज )---२१३ जोगबानी- १२ जोहोर- २२० जौनपुर-१६ ज्यूला—११० ज्योतिरस (जेस्पर)—३१, ६७, १२६, २१४ ज्योह-११

新

मंग-१४ मालोर—२६ मॉंसी-- २४ भुकर-संस्कृति-३१,३४ मेजम नदी-१४ २२, ४६, ७२, ७३, ६२, 999 मोब नदी-१६, ३०, १७७ टंकण (तंगण)-१३२ टॉल्मी—७, १०, १०३, १०४, १०६, 908, 990, 999, 998, 922, 923, १२४, १२४, १३३, १३४, १४१ टिंडिस-११०, १२२, १२७ टोंस नदी--२४ टोनी (नाव)-४२ दोण श्रेष्ठि—१६६ ट्राप्पगा (जहाज)-११६, १२१

डमन-२६ डमरिका (तामिलकम् )-११= डवाक ( बाका )-१७४

डाक्-१=, १६, ४०, ४१, ४३, ४४, ६४, ७६, १२२, १२४, १४२, १४६, १४० 948, 94=, 900, 9==,200, 209, २०२, २०३, २०४, २०८, २१०, २१४ डाबरकोट-३३ डामोल-२६,११७ डायामेकस-७४ डायोडोर-७४ डायोडोरस (पेरिम)-११४ डायोसकोडिया - ११४,११५ डासना- २२ डाहल-१७४ डिब्र्गढ़-- १२ हुंगा-१०३ डेरा इस्माइलखाँ-१४,१६० हेरा गाजीखाँ—४,१६० डॉगरी-१०३ ढ ढाका—२२,२३,१२८,१७४ तंग-ए-गाह-- ७ तंगण-६=,१३३,१३=,१७२ तंजोर--२५,२२० तंबपराणी (ताम्रपणी )-१३० तकलामकान रेगिस्तान—१४० तकोपा-१२४,१३३,२२० तकोला-१२५ तक्किसिला नदी-१३०,१३४ तक्कोल-१२४,१३०,१३१, १३३, १३४, 200 तगर (तेर)-६७,१०२,१०७,१२८

तगाञ्चो-=

तमसावन-२०

तम्मुनि-१३४

तमाल अंतरीप-१३३

तर ( घाट )- १३६

तमलि ( दामलिंग )-१३०,१३४

तरणी (जहाज)-२१३ तरदेय-द २ तराँय-२०० तरावबी-१४,२२ तरी ( जहाज )- २१३ तनाँक-१७७ तर्पएय ( घाट उतराई )—१४४ तलबन-१३१ तलीकान--- २२ ततीतक्कोलम् ( तकोषा ) - २२० तवाय-१३४,२०० तद्धशिला—४,६,१०, ११,१२, १४,१६,१७, 9=, 98, 20, 29, 20,84,85, 86, とき,とと, とも,ちき,いり,いそ,こと,もっ,をと, 2=,999,978,989,904,9==,987 तोग्किंग-१८७,२०६,२०६ तांग-कुछो-शि-पु-१६६ तांत्रलिंग - १३४ ताजपुर- २२ ताजिकिस्तान-६७,८८,६३ तासी नदी-१७,२४,६= तात्रीवेन (सिंहल )-१२० तौंबा—३१,११३,११४,११५ ताबी-११३ ताबुअम् - ४३ तामलुक—१८,१२१,१२३,१२७ तामिलकम्—१०७,१०६,११८, ११६, १२१, 922,923 तामिलनाड-१००,१०७,१४३ तामद्वीप (संभात )-१३१ ताजपर्वी—१००, १०७, १०६, १३४, १७४, तामितिसि—४,१८,१६, २१, ७४, ७६, ७८, 900,939, 932, 988, 988, 900, 907,955,956,960,955,778 ता युधान ( फरगना )- ६४

तारक-१२४,२२४,२२७,२२८ तारकोरी ( मनार )-१२४ तारीम नवी-१६,१३८,१७४,१८३ तारीम शहर-२१६ ताशकेंद--१७,१८३ 904,952,950,955,982 ता-शी ( अस्व ) - २० व तिएनशान पर्वत-६३ तिगिन-१८० तिन्नवर्ती-१०७,११६ तिन्वत-१४,२०,२१,२६,६८, १००, १२६, 990 तिमिसिका ( यार्तेमिस )--१४१ तिमोर- ८७,१३४,१४४ तियागुर-१०४ तिर्मिज-६७ तिरहत-१२ तिस्कल्र-१०७ तिस्पति-१०७ तिलोमामन-१२३ तिलौराकोट - ४० तीज ( मकरान में )- २०५ तीर्थ ( घाउ )-४० ,१२४ तुंगमदा नदी—२५ तुंगार ( इवा )-१७० तुंडि-११= तुंडिचेर (कपवा)-१20 तंबर-११४ तुलार-३,११,६१;६४,६४,६६,१७४ वुबारिस्तान-१७६,१६१,१६२ तुनहुष्यांगः -१८३,१८७,१८५ g€ -1,18,4x,90€, 900, 9=0, 9==, 980,987,987,988 तुर्कमान-४,४ तुकिस्तान-२१,३१,३३,३४,६०,९०२

तुफानि-तुरफान-१६,१७६,१८३,१८६

तेजिन—४,७ तेर-११७ तेलवाहा नदी-४% तेवर—२४ तेहरान-४,३११ तैमात-४३ तैलपर्शिक (चन्दन)—१३४ तांडई\_9=0 तोंडी देश- २१४ तोडीभंडल-२१४ तोकवीना-११३ वोकोसन्ना-१३४ तोसारि—६४ तोगरम्—११७ तोबा काँकेर-१६,१७७ तोसलि—१००,१२०,१४३ त्रॉग-र०० त्रावनकोर-१०७,११७,११८,११६ त्रिगर्त- ६२ त्रियनापली (तिष्विरपल्ली-१०७,११६ त्रिवर्तन (घोषे को चाल)-३५ साम्रो-क्रिड-स—१६,१७७ ख-मान-चू--२०६ थथगुरा—४६ याडे-१२४ थातुंग- १२५ थाना (कश्मीर के रास्ते में )-- २३ याना (बम्बई)—२६,१६२,२०२,२०७ वानेसर-१८,२०,२२ थार-३= विपिनोबास्टी-१२% योनो ( नानकिङ्)-१२० द्यक्ति (इस्)—४४ युक्तकोद्वित-४६ প্রা— গ্র गोवि—१४०

₹ दंडी--१३६ दंतकार-१५३ दंतपुर-७६,१००,१२२,१३३ दका-६ दजला नदी-४६ दत्तामित्री-= = ह द्धिमाल-४१,६२,६३,१४७ दिध्यक-१५३ द्भनान-४ दमान (डमन)-२०४,२०४ दमिल-१०० दर-ए-हिंदी---दरद-४६,६३ द्रवाज-१३,६३ दरीपच-१३४,१३६ दरेल-२० दर्गाई-१२ दशक्रमारचरित-२३६ दशराण (दशार्ण)—७५ Tel-inter दशार्या—ज्य,ज्इ वस्त-ए-कबीर—४ दश्त-ए-नाबर- १६,१७७ दरत नदी-३० दक्षिण कोसल—=७,१७४,२१४ दक्तिगर्द तुंगार ( हवा )-१७० दिखिगापथ-१०२,१०४,१७२ दाळदनगर—२३ दात्न्- ४१ दात्रमाहक-- ७६ दान (कर)—=१ दानवंद- १४६ दायोनियस-- ७२,७४ दारा—३,१२,४६,६६,१६१ दारा तृतीय - ४१,०० दारा त्रथम-१३,४४,४६,४७,४६,७०

रासक--१४=,१४६ दास-दासी—३२,११७,१२४,१२६,१७२ दास संस्कृति -- ३ %, ३ ६ द्चिशात्यवात-१७० दिमित्र-दह,६०,६१, दिल्ली - १२,१४,२२,२३,२४,२६,४७, ८६, 27,927,922 दिव्यावदान-१४२,१४४,१४६,१४८ दिशाकाक - ४२, ४६,६१ दिसासंबाह - १३१ दीपनिकाय-६१ दीर्घा (नाव) - २१२,२१३ दीवातिया (स्थान)-१७३ दीक्षा- २६ दुक्ल--- ५,१४३ तुगमपुर—२१ दुशं (क्यवा)—४१ दबद्वती नदी-३७ देवल - २०५,२०७ देवगढ़-१९७ देवगाँव---२६ देवपय--५१ देवपुर-१६६,२०० देवराष्ट्र ( येवतसुचिति )—१७५ देवविहार—१८= देशांतरभाडनयन-१८० दैमानियत-११% दैशिक ( मार्गदर्शक )—४१ दोबाव---दीनीज (डॉगी) - २०२ दोशाख-६ दोसारेने (तोसलि )-१२०,१२६ दौलताबाद-- २४,२६ बुम्न (बेंबा)-४३ दंग—३=,४६,£9,££ इंगियाना - ७०,१६१ दविब-७४,१०६,१३१

दव्यं ( माल )-१४१ दोणमुख—७७,१६३ इयच-११ द्वारका-११,७४,७६,६३,१०४,१३४,१७३, द्वारपाल---हिमाय-9३६ दीर्पातर-१७४; १८४, १६८, २०२, २११, ११२,२२०, २२१, २२४, १२४, २२६, 375 धन ( व्यापारी )- १६६,१६७ धनकटा-४८ धनदत्त सार्थवाह-१७३ धनपाल-२२० धनमित्र-१७७ बनवस--१६६ धनशी-१६६ धनिक-८४ 4₹0-135-138-05E धरमपुर - २२ घरिम ( तीन्नेजानेवाला माल )— १६६,१७० धर्मगुप्त—१८८ धर्मित्र-१८७ धर्मयशस् — १८६ धर्मश्चित-१८२ धर्माविसथ--- दे धातकीर्मगप्रतिका पर्वत-१३४ धार-२१,२४,२६ षारा—२१= धारणिक---४ धेनुकाकड-१०३ धेनुकासुर—१४१ भीतपुर-१४,१६,२१,२६ मंद-६१,१६७ नंदि सार्थवाह-१८७

नंदी- १८६ नंदुरबार-२६ नंबनोस ( नहपान )-१०५ नकवा ( उत्तरपूर्वी हवा )-२०२ नक्किरर-१६१ नगरदेवता-१४१ नगरश्रेष्ठि —१७७ नगरी--१० नगरहार-७,=,११,१६, ६६, ७१ ६०, ६८) 944,942,944,984,984 नगोर श्रीधर्मराज - २२० नजीवगद--२२ नट-१४१ नहियाद-१६ नन्मारन्-१६९ नवाती-११० नवोदिन-४४ नरसिंह वर्मन्-२००,२२६ नरिन-६ नर्देदयरास्—१८७ नर्मदा नदी—२४,६८,१०२,११६ नलमाल-- ४=,६२,६३,१४७ नतिनी नदी - १३६,१४० नतोपतन—१६४ नवापुर---२६ नसाऊ द्वीप - १२४ नहपान - ६४,६६,१०१,१०४,१०४ नहवाइण (नइपान)-१०४,१०४ नहान - २२ नांगर (लंगर)- १६= नांगरशिला-१८४,१८६,२२७ मांडेड-२४,२६ नाग-२१४ नागदा--- २६ नागद्वीप-१४६,१७४ नागपत्तन--२१४ नामपुर—२४,१४७

मागार्जुनीकुंड-१००,१०१,२३३ नादिका-१क नादिरशाह—= नानिकेड्-१२०,१८७ नानशान पर्वत-१८२ नानाचाट-२४,६६,१४४,२३१ नामसदा---= १ नारदस्मृति-१५३ नाल-२६,३३ नालन्दा-१८,१८० नालमली—२५ नाली यखी-१४० नावजा (नाविक)-४३ नाविकतंत्र-२२४ नासस्य-३५ नासिक—२४,६८,६६,१०१,१०२,१०४,१२२ निकन-99४ निकामा (नागपद्दीनम्) - १२३ निकिया-७१ निकुंब (गुंब)—१३३ निगम-४१,१६३,१७= निजराश्री-- ५.१६% नित्रान-११= निष्पुर—४४ नियर्कस—१३,७२,७३ नियास-१२४ नियामक्जेट्ठ—६१ निय्यामक मुत्त-६१ नियमिक-६१,६३, ६४, ७६, १४४, १४७, 988,980, 989, 900, 909, 988, 984,984,202,208,224 निवेश-१६३ निशापुर-१६४ निषाद-१=,४०,१३१ निस्तिर-६१ निहाबंद-१६१ निचेष-प्रवेश-१८०

नीकेफेरन-४ नीकोबार-१२४, १६६, २००, २०४, २०४, 230 नीया-१८३ नीलगिरि—३१ नीलकुसमाल-६२, ६३ नील नरी-१३, ७=, १०६ नीलपल्ली-१७५ नीलभूति-१४३ नुविया-६३ नूरपुर-१४ नेगापटम् ( नागपट्टीनम् )—२५, १२३ नेडुंजेरल श्रादन्-१०७ नेडुमुडुकिल्ली-१०७ नेपथ्य (वेष )-१६५ नेपाल-१७, २०, २१, ४७, १७२, १७४, 200 नेपालगंज-१७, ७६ नेबुला ( मलमल )-१२८ नेबुशदन्नेजार—४४ नेलिकॅडा-११०, ११६, ११६, १२१, १२२, १२६, १२७, १२६ नेल्लोर-११६,१७४ नैतरी-१४० नौ (नाव) - ४२ नौकाध्यच-७६, ८० नौका-हाटक—७६ नौ-प्रचार-विद्या- २२४ नौमंड ( लंगर )-४३ नौरंगाबाद-२२ नौशहरा—२२ नौशेरा-१२, १८, २२ नौसंकमण ( नाव का पुल )- १४२ नौसारी-१६२ न्यासा—७२

पंचपट्टन - २१४ पंचाल-४७, ४८, ४६, ४०, ७४,७६, १४१ पंजकोरा-१७, ७२, ७६ पंजशीर-५, ६, ७, ८, ११, ७१, १६४ पंजाब-१०, १२, १३, १४, १६, २३, ३०, ३१, ३३, ३४, ३६,३७, ३=, ३६, ४४, 84, 80, 40, 48, 00, 08,04, =4, aa, ae, eo, eq, eq, eq, ea, १०२,१२६, १३३, १४२, १७४, १७६, 980, 989, 988, 984 पड्ड-१७० पंडुसेन-१७० पंपा-9६६ पक्थ-४६ पगमान-१६, २०, १७७ परकुरी (तंबु)—१८१ पटकेसर—प्र पटना-४, १२, १४, १४, २०, २१, २२, ₹₹, ८६, ६६ परता ( परैला )-२१२ परसद्म (तंबु)—२२७ पटौदी-- २६ पट्टहल्ला ( पटैला )-१८० पट्टन---२६ पट्टनवाल- २६ पट्टिनप्पालि-१५८ पहु पाहु -- १६० पठानकोट-१२, १४, १६, १८, ६२, १४२ पश्चिनपली-१६० पश्चिनपाक्कम्-१५७ पिट-४०, ४१ पराणाई ( पनेई )--२२० पहरौना-१८, ४८ पतंजिल-५० पतिहान ( प्रतिष्ठान )—२४ पत्ता-198 पत्ती—२०

पंचतंत्र--१=०

पत्रपुडा ( नाव )-११२ प्यश्च-४.१ पद्मगम्तकम्-१७० पद्भावती-१७४ पनेई-रू पन्ना मृंखला—२४ ; खान—२१४ पपडर्—१८, ४७ पयागतित्व, ( प्रयाग )-१६ परतीरक्मांड (निर्मात का माल )-१६७, परांतक प्रथम-- २१६ परिकग्ब-४६ परिच्हेंग (बाँत से बाँकने का माल)-9६६, 9100 परिवंत्र भदेश-१६२, १६३ परिविध-२, ११, १=, ३=, ६२ पर्वाणवस्य-१७ पर्वान-१६४ पलक्क ( पलक्कड )-१७४ पलवल-२२ पल्लब—२०० पवस ( चमका )-४१ पशाई-१६५ पशुप--१३ परिचम बर्बर ( बार्बरिकोन )-१३२, १३३, 774 484-1, x, 20, xx, 48, 68, 64, EK, EE, EE, 909, 90%, 906, 990, 388 पांडव-४६ पोडिचेरी-११६, १२१, १२३ पोहरंग ( फनरंग )-- २२० पांच्यवाट ( सपुरे )-२१% पाकिस्तान-३,६,१२,२६ पाटलित्राम-१०,१६,४० पाटलिपुत्र (पटना)—४,१४,१०,३६,४८,

£9,8=,900,999,932,920, 908, 900,955,952 पाकिनि-,६,४०,४१ पाताल-७३,६१,१२२,१२७ पातालु ग-२०० पाधेयस्थागिका- १३७ पादताडितकम्—१७७ पानीपत-१४,१=,२०, २१,२२ पापिका अंतरीप-११६ पामीर—३,४,२०,३१,६२,६६, १७६, १७७, 942,9=7,9=0,200 पारद-११ पारशवास-२१४ पारस दीय-१६६ पारसमुद्र—= ७ पार्थव-४६ पायात्र— २० पार्वतीपुर-१२ पालबाट- २४ पालनपुर—२६,१०५ पाल वंश-१६० पालामक-४६ पालितकोट नाग-१४० पालिबोम (पाटलिपुत्र)—१३७ पालेमचॅंग-१३४,१६६,२०८,२१० पावा-१७,१=,१६,४७,७४,७६ पासोक नदी - २०० पाइंग - २२० पिंग-प्-को-तान--२०० पिपलनेर-२६ पिपोलक-६= पिरलाई-998 पिष्टपुर (पीठपुरम्)—१७१ पीजन आइलैंड-1=,१२२ पीठपुरम्—१७४ पुरमेदन- १६,१२२,१६३ पुंच्यर्वन-२०,२१

पुदकोहै-११६ प्नवेंसु नाग-१४० प्रचाद--१२२ प्रक्वंता-अपरंत-१७ प्ररंदर-३% धरिमकार-१४३ पुरिबद्दा-- ७१ प्रती—१३३ 35-02,999 प्रतंगाल-११३ पुरुषपुर (पेशावर)-१०, १६, १७६, १८६, 944 प्रध्याद-१३१ पुलक (रत्न)-२१४ पुलकेशिन् द्वितीय-१८३,२३८ पुलिंद-१३४,१७३ पुलुमायि—१२१ पुण्करणा ( पोबरन )—१७४ प्रकरसारि—४६ पुरकरावती—८,६,१०,११,१४,१६,३७, ७१, SE, E0, E9, 990, 979, 905 पुष्यत्रात- १८६ पुहार (कावेरीपदीनम् )—६२,१४६,१४५, 982,140 पूछ-२०,२२ पूना-२४,२४,६६,१०१,१०२. पूपिक-१४३ पूर्व कोसल-१६ प्रचीराज-१४,१६४ केतू—२६,१२४,१२७,१३३ पंदुक्तवांग ( जहाज )--२३४ पेरनार नदी-१०७,११६ पेराक-२११ परिडिक्कास-७१ पेरिग्रंग-६०,६६,१००,१०२, १०३, १०४, 904,992, 992, 924, 994, 994, 994,994, 994, 924, 929, 929,

१२४, १२६, १२७, १२६,१३१,१३४, 983,920,393 पेरिम-११४ पेरियार-१०७,१५७ पेहनेर किल्ली-१०७ वेशावर-४,६,८,१०,११, १४, १४, १२ ₹₹,४७,50,5₹,€9, €७, €5, 900 900,999,920, 980, 982, 960, 929,928 पैठन-२४,६६, १०२, १०४, ११७, १२२, 939,944,398 पोबरन-१७४ पोडुके ( पांडिचेरी )-- ११६,१२१, पोतच्चज-१६८,१६६ पोतनपुर ( पैठन )- १३१ वोदालपुर (वैठन )-२१४ पोयपत्तरा ( बंदरगाइ )-१७० पोर्तदलाचीन-२०५ पोलु-चा-६ पोलैंड--- २६ वींड्-८७,२१% पौरवराज-७२ प्युकेलाइटिस ( पुष्करावती )- ६१ प्रविधिवर्ग-१३३ प्रतिब्हान (पैठन )-२४,४०,४४,७७, ६८, व्यम कायस्य-१०७ प्रथम क्लिक-१७६,१७७ प्रथम शिल्पी-१७७ प्रथय (विधामगृह )—१९ TO L- BIRK त्रसारा—१२,१४,१४,१७,१६,२०,२१,३४, =88,39= प्रयाणक ( पदान )-२०१ प्रवह्ण ( जहाज )—१६७ प्रसेनजित-४= प्रसियेन-६१

प्रसेप - द ४ प्राक्-६,७१ प्राचीन बात ( पूर्वी इवा )- १७० प्राहु ( नाव )-- २३४ प्रियगुषड्न-१३१,१३२ प्रियदर्शना-२२४ प्रोफ्यासिया—**६**१ सव ( जहाज )-४३ माबिनी ( जहाज )—२१३ ब्रिनी —४२,४४,१०४,१०६,१११,११=,११६ 928,926,920,92=,924 事 फियाक (फोनीशियन)--६१ फतहपुर चीकरी- २६ फतेहाबाद-२२ कनरंग--२२० फर्गना-- १४,१७२ 有代表表表一 1 E X फरह सराय-२२ फर्स खाबाद-- १६ फलन-१६ फलविश्विज—१४३ षारतः—३२, ६३, १७२, १६६, २०४,२०७, २१४, २१६ कारत की खाबी--३१,३३,४६,७३,८७,६६, १०६,992,9२9,9२2,9२4,9२4, 180,98=,209,202,203,200, २०=,२०६,२94 कारा---७० कार्च-२१,३० काहियान—१६,१७६,१८४,१८४,१८७,३८८, TEE. किनीशिया-४१ किरोजपुर-१२,१४ फिलिस्तीन—२१॥ फिल्लीर--- २२

कियारित-( डांड-पतवार )-६१ फुनान—१३४,१८३,२१६ फो-लि-शि-तंग-ना-१ ह बंका---१३४ बंगाल-१२,१४,१४,१८,२१,२१,२१,२६, eu, ee, 908,920,929,926,929, १३२, १३४, १४३,१६०, २००, २१३, ₹9 € बंगाल की खाबी-४,२६,४२,१००,१०७, 926,928,000,208,204,298 बंडोभ की खाड़ी--- २२० बंदा द्वीप-१४५ बेदोग-१३३ वंधुम--- २४० वंबई—२४,१०२,१०३ ११७,२२६ बह्छोन्ध-११६ बकरें ( माल डोने के )-३२,६७,१३२, बकरे (पोरकड )-११८,१२२ बगदाद-४,२०५ बाजियाति ( हाबी )—४४ बटेविया---२३४ बडगर-१०७ बदापुल--२२ बढ़ोदा-२४,२६ बदख्शों—४, ११,२०, ६०,१२६,१७७,१८३, बदर द्वीप--- २११ बदरपुर—२२ बहुन ( पुलिया )—१६ बनवास-१००,१०१ बनारस—१२, १४, १६,१७,१८,१६,२१,२२, ₹₹, ₹४, ₹€, ₹€, ₹₺, ₹٥, ₹₹, ₹€, 44,44,26,00,906,900,92=,946, 9=4,924,39= बनास नदी--१०४

बन्त्-१६, १७७, १०८, १६० बयाना---२१,२४,२६ बरका की लादी--११७ बरके (द्वारका)-१०% बराबर पहाची--१६ बरार--२४,८७ बराबा-११४ बरैली -१२,४=,४०,१४१,१६६ वर्दवान--७६ वर्षरे -= ७,११२,२११ वमी-१४,३१,६१,६ अ,६८,८७, १२७,१२६ 933,983,988,999,300,398 बलास-२,३,४,४,६,३,१० ११,१४,१८,१६, \$\$, \$0, \$5, \$8, \$\$, \$5, 00,09, 08, 3, 52, 50, 69, 68, 68, 999, १२७, १३७,१७२, १७४, १७४, १७६, 239,927,922 बेलपटन - १०५ बत्रभवक---१२६ बत्तभामुल ( भूमव्यसागर )- १६,६२,६३ बत्तहस्य जातक-६०,६२ बलिया-- २१ बर्गीता ( वरकरती )-११६ बतुचिस्तान-४,११,११,२६, ३०,११, १२, \$\$,\$X,\$£,\$0,X9, X\$,X£,£0,0\$, EU, EE, 20,24, 990,920, 934, 949, 962 बन्त्यभगद् — १३ बल्लम---२०४ बवारिज (बाबरिए)-२०% बस्डिं-- २६ वसरा - २०४,२०५ मसाद-१७,१७८,१३३ बसेन (बर्मा)-१२४ बस्तर--२% बहरेन-१२६,२०२ बहुधारयक-- १६

बांदा- ७६ बाइजेंटिन-१०६,१६१ बागसर—२२ बाजौर—७२ बाणमञ्जू - १८० बाड़ी-9६,२१ बाद--२३ बादखरा - २०२ वानकोड-११७ बानाई (बनियें )---२०= वानियाना ( बनियें )—२०८ याबर-७,६,१०,१४ बावेल मंदेव-प्रह,६३,११६,११३,१२४ इ. द र - रे मा बाह्यान-२,४,६,१०,७१,१७६,१८२,१६० बार (किनारा )-- २०२ बारजद (बेडा )--२०२ बारडोली-- २६ बारन-१६ बारबुद (बलभी )--२०३ बारवई ( द्वारका )-- ७% बारा-६ बारामयुरा-- १२४ बारामुला--२१,२२ बाराबुद्धर-२३४,२३६ बारीसात-१०० बार्वरिकोन-१९०,११४, १९६,१२१, १२२, 9 24, 124,920,925,926,922, 332 बालाबाट-- २% बालापुर—१७ बालाहिसार-१६३ बालेक्रोच-१०५ बावरी—२४,२४,११४ बाँसवादा-२३१ बाह्लीक ( बतस )-११,१४,३८,६३,१७४ 南西田八一十年,上中,夏日

बिलासपुर—२२,१७४ बिसूली — २२ बिहार-१२,१४,१४, १७,१८, २०,२१,४८, E= 122,980 बीकानर-३७ बीजाप (हवा) - १७० बंगपासोई-१२४ बुंदेलखंड—१४,१४,२४,७६ BEE-9ER बुबारा—६७,१६४,१६४ बुबारी—२०७ स्महाजकुई-३४ बुजुर्ग इत्र शहरयार—२०६ युतबाक—७ 34--16,90,38,80,80,85,80,82,69, \$\$, u\$,558, 980,989, 988, 988, 920 बुद्दमङ्—२१४ बुद्धभाद--१०७ बुद्धयश्य-१८६ ব্ৰষ্যাস—৭৩৩ बुधस्वामिन्—१३० मुनेर-७१,७२,६१ बुरहानपुर-२४,२६ बुलंद शहर-१६,१६४ बुलिय—४७ इस्त-७० 到—89,89,83 विकाक-१२४ बेंश-१०३ वेंदा यची-१४१ बेकनाट (सूदखोर )—४१ वेपाय-२२,६७ बेट—२०३ बेतवा नदी---२४ वेश्वरड-१७३ बेरमंग— २१०

बेरावाई-- १३४ वेरियाजा (भवीव)-१०२,११३,११६,१२१ बेरिक्तोस ( बैह्र्य )-४४ बेरेनिके—१०६,११०,११२,१२२,१३४ वेरोबेज ( न्या )—१२४ बेल्लारी-१०७,१२६ वेसाती-१२० वेसिंगा—१२४ बेसुंगताई-१३३ बेस्तई—७० बेह्मा-२३१ बेहिस्तान-४,६६,१११ बैठन ( पैठन )-१०४ वैरागड्—२५५ वैराट—७६ बैलगाडी—२६,३२,४०,५७, ४८,७७, १४८, 943,900,234,23= बोकन-१६,१७७ बोधिनुसार—४१ बोधिसत्व—४१,४२, ४३,५४, ४४,५७,४८, 3€€ बोधिसत्त्वाबदान-कल्पलता— २१४ बोरिविली-२२६ बोर्नियो—६७, १४२,१७४,२०६,२१० बोलन दर्रा—४,२६,३४,३७,१११,१६१ बोलोर—२०,६६ ब्यास नदी—१६,१८,२०,४४,४६,६६,७०, UR,999,984 ब्रह्मिरि-१२६ ब्रह्मनाबाद—७३,८६ 京の日本一 7マ, 又を, 900, 1マロ वहामिण— २१४ बक्रशिला-२१ AGII-98E बार्ड-१६१ ब्राह्मणी नदी—१६१

¥

मंगि-७४,७६ भंडीसार्थः-१७६ भक्त (भता)- दर भगल राज-७२ भगवती खाराधना- २१५ भगवानपुर---२६ भुमा-४७ मट--१४१ मर्टिंडा-१२,१३,१४ भहोच-१४,६३,९०२, १०४, १०४, १०७, 110,911, 112, 114, 119, 11=, 929,922, 926, 920, 924, 926, 944,964,202,202 भदरवा-२२ भहिया - १=,६६ भहिलपुर—७५ मदंकर (स्थालकोट )-१४,१४१ भवास्त-१४१ भवा ( नाव )- ११२ भरत-१६,४१,४२ भरतपुर-२१,२६ भरहत-==,१२०,२१२,२३२,२३६,१३७ भरक-१=३ महक्रव्ह (भक्षेत )-४,१४,६२,७८,६०, £9, £6, 902, 908, 908, 908, 998, 199,990, 928, 120, 929, 922, 938,953,9⊏8 भग -४६ भविल-१४% भविसत्तकहा-२१२ भांड ( माल )-१६७ भागतपुर-१२,१४,१८,२१,२३,४८,१६४ माटी-२% भारत-२,३,४,६,७,८,११, १२, 13, १४, 9x, 95,90,96, 23, 25, 20, 2, 226, \$2,\$3,\$x,\$2,\$6,\$0,89, xx, X6, भारतमाता-१२५ भारवहसार्थ-१६६ भिष्णपोत विशेज-इति-- १३६ भिन्नमान—२६ भिल्ल-१६०,२०१ मीटा - १६ भीम-१६ भीमधन्या- ६३६ भीमवर---२२ भीमा नही-- २५ भीष्म ( रहन )—२१४ भुज्य-४२,४३ भरान-१२६ HAT -EE भूमध्यसागर—१, ५१, ६३, ६७,१०६,११४, = 87, 859,380 भूमि ।देशज्ञ-४०

भूमिश्देशज्ञ—४० भूतिम—१६ भेरा—७६ भेतसा—२४ भोगमाम—१= भोगनगर—१० भोग परमार—२९२,३३१

मोज अथम ( गुर्जर प्रतिहार )-१६०,१६२ भोपाल-२५ अधाता ( कश्मोर में )-१४० मंगरीय (मंगलीर )-१५४ संगलक --- २२६ मंगलीर (स्वात में )--२० मंगलोर ( मदास )-१५४ मंगोल-२,७,३=,६२,१३३,२३६ मंबनाम - १= मंत्र होविद (इंजीनियर )-४१ मंबरक--- २२६ मंदर-११,१३= मंद्रसोर--१७= मंदा-११४ मंद्रावर--- ,७१ मंस्रा-११३,२०३ मच-१६ HE-85 महरान—२१, ३०, ३१, ७३, ११२, ११४, 207,704 मकरोटा--२२ सका - २६ मगर्य-१४,१३,२७,४७,४८,४६, ४०, ४२, 4=,48,02,02,=0,928,984,794 मनगबो (गलही )-१६३ 中国一をは、うつい मधा बची-१४१ मच्छ ( मतस्य ) — ७॥ मिट्डकासंड\_१८ मज ( मतस्य )—६६ मजार शरीक-४,१०,७१ मणिकार-१४३ मणिकार महत्तर-१४२ मणिपन्तवम् - १५७ मणिषुर—र मण्डिमेखला देवी—६०,६१

मणिमेबलै-१४६,१४६,२१४ मिणवती-१४१ मति-१७० मतिपुर-२० मत्तवारण (केबिन) - २२४,२३३,२३४ मतियावई ( सृतिकावती )-- ७% मत्स्य-४७,७६ मरस्यपुराण - १३८,१३६ मसुरा-४,१४,१६,१०,२१, २२, २४, २४, ين بعد معرب و المعرب 102,900, 999, 922, 139, 989, 982,954, 956, 904, 9==, 968, 984,395,230 महरा (मथुरै)-१०७,११६,१२३,१२६, 934,930,940,940,946,900 मन्यु (जहाज )-२३ ह मद-१६,४३,१७४ मदास-४२,६६,१०७,११६ मधुर (रांगा )-- ४० मञ्जमंत (मोहमंद )—ह मध्य एशिया—२,३, ११, ४३,६७,६८,८६, £₹, £€, ₺₣, 10२,99७,9₹₹,9₹₺, १४३, १७२, १७४, १६२, १६३,१६४, 9=4,9=0,922 मध्यदेश—२,४४,७४,८७,१८८ मध्यमारत—२४,६७,१७४ मध्यमंदिरा ( जहाज )- २१४ मध्यमगृष्ट्र—= ७ मध्यमा (नाव )- २१२ मध्यमिका (नगरी)-६० मनमाड-२५,२६ मना ( तौल )—४३ मनार की खाडी--- ७, ११६, १२४, १२६, 930,39% मनीला—१६ HE-YY मनेइ-४३

मनोरथदत्त -१६७,१६= मनोहर-१४६ मरकणस-११६ मरकपार-१३०,१३४ मरल्लो-१८४ महक्रातार-१३०,१३४ महबर्गाकम्-१४७ मर्ग-३८,४६,४६,६०,१११,१७४ मर्तवान की सात-१३३ मर्व-४,४,६७,१११,१६१,१६४ मज़क्का-१२४,१२८,२०० मलन-७३ मलय ( भहिलपुर )-७% मलय अकोन-१०४ मत्तव एशिया-=७, दद, १२४, १३६,१४५ 9=3 मलय पर्वत-११,१०४ मलय प्रायद्वीप-१२१, १२४, १३३, १८३, 920, 200, 290, 297, 298, 220 मलग वस्त्र-११७ मलाका जल हमहमध्य - २०० मजाया-११४,११=,१३३,१३४,१४४,२००, ₹08,30€ मली-२०% मलीपूर ( जंबी )- २९० मन्द्रान टाप्-- २०४ मशकत - २०४,२०४ मशाद-४ सर्क्-२६ मसातिया ( मसुनीपटम् )-१२० मसाले—१२७ से २०७ मसाबा-११०,११६ मधिरा टापू - ११% मसुतीपटम् --२५, २६, ११७, १२०, १२३ महस्द गजनवी-9३,२३,१६४,१६% महाकटाइ (केश)-१६८,१६६

महाकर्याधार-१% -महाक्रांतार - १०४ महाचीन ( चीन )--२९४ महाजनक्षणातक-६०,६१ महानाविक-१०० महानिदेस-१२०, १२१, १२२, १२४, १२४, 938,980 महापच-- ५.5 महामारत-४,४,६,७,८,६,११,१४,१६,१६, 30, 39, 54, 50, 03, 63, 68, 900, 905, 949, 948, 944, 94= 984, महामस्त-४१ महाराष्ट्र —२४,७४,१००,१६४ महातराह - १ १ ६ महावस्तु-१२७,१४२,१४३,१=० महाबीर - ४७ महिद ( महिंद्र ) - ६ ६ महिस्ति ( माहिषाती )-२४ महुरा ( मधुरा ) - ७४ सहेदपाल-१६० महेरदर दत्त-१६७ महेरबर यच्च - १४६ महोद्धि-४२ महोरग-१४६ मांडवी-११६ मायोतुन-६२ मार्कदी-२०१ माकति नदी-१५७ माबागार कर-- २६ माडरिपुत शिरे विरपुरित दात-१०० मातामलिंगम्—२२० मायुर ध्वयंतिपुत्र—४६ माइवि-१८= गारामलिंगम्--११४ गानककवरम् ( नीकोबार )—२२० मानभूग—७६

मानसोरजास—२१४ मापप्पालम्—२६० मायिवडिंगम्--२२० मारकस चौरेतियम—६७ मार्वाह-१४, २३, २४, ४८, १७४ मारुफ हवा--- २७२ मार्गपनि - १=० मालदीप---२०४ मान्वन-११७ मालवा-१४, २३, २४, २४, ४६, ७६, £0, £4, £6, 909, 902, 999, 99=, 929, 908, 920, 299 मालाकद दर्श-१२ मालाकार-9=० मालाकार महत्तर - १४२ माताबार--२४, ८७, १०४, १०७, ११८, 996, 129, 120, 124, 168, ₹00, २०=, २११, २१३, २२६ माले (मालागर्)-१=४ माली-११३ माय (सिनका )—== मासूदी - २०३ २०४, २०७ मासूल-३६, ७६, ८०, ८१, ८२, ७३, 902, 962 माहिष्मती ( महेसर )—१७, २४, २४, ६७, माही - ९०० मिग-१८३ मिचनी - : नित्तविंदक -६३ मित्र (देवत )—३॥ मित्रगुत—२३६ मित्रदात - ६२, ६% मित्रवर्मा-१३५ गियिला-१२, १६, ७४, ७६ मिदनापुर-७६ मिन्नगर-१०५ री निरहिना का व्याता-१२६

मिलिंद-दर, ६०, ६१ मिलिदप्रस्न-१६, १३१, १३६, १४६,२०६ मिल-१३, २६, ३४, ४३, ४६, ७८, ue, 906, 997, 998, 994, 179, 174, 176, 700 मिडिरक्स-१६० मिहिला ( मिथिला )- ७५ मीडिया-४३, १११ मीरपुर खास-१७५ मुंजबत पर्वत-१३८ संड्स-११३ मुकोई-४६ मुगल-= , २०, २२, २३, २६, ४४, ४२, 28, 52, 50 मुगर-२१, ४= मुचिरि-मुचिरी (कॅंगनोर) -= ७, ९०७, 944, 950 मुजपसरप्र-१७ मुजा-११०, ११४, ११४ सुद्दा ( पासंपोर्ड )—७६, ८० सुदाध्यच----- ५१ मुदाराच्य - १७७ मुन नही--२०० मुरगाव नही-१६१, १६३ मुरादाबाद-१२, २३ मुरिया ( अकीक का प्याला )--- ११३ मुक्चीपट्टन ( मुबिरि ) १३१, १३४ मुहराड-१०७ मुख्य-४४ मुलक ( नलक )—६६ सुलतान-सुरतान—४, १३, २२, २३, ४६, 80, 02, 967, 967, 968, 968, 398 मुस्हर बिन मुहलहिल-२०७ मुखेल बंदर-१०६, ११०, ११२ सहस्मदगोरी--१४ मुहम्मद बिन काश्रिम-१६२

मंगा-६७, ७८, दर, ८७, १२६, १३१, 988, 982, 988, 980, 964, ₹\*७, ₹₹%

啊—50 मलवाणिज-१% रे म्लखवास्तिवाद - १ % मृतस्थानपुर ( मुक्तान ) १६०, २१४ मुला दरी—११, २६, ६७, १११ मृषिक-७३ मसिकपथ-१३०, १३४, १३६ मृतिकावती - ७४, ७६ मंकी (मंगलीर )-२० मेंड पथ-१३० मेकॉग नडी- २०० मेगास्थनीज-३६, ७४, ७८, १३७, १३८ भेडता- २६ मेनाम नदी--२०० मेन्थियास-११४ मेनफिस-१२८ मेय ( नापा जानेवाला माल )-१६६, १७० मेरठ-१६

मेर्च--११, १३०

मेलांगे (कृष्णपटनम् )-१२३

मेल्जिगारा-११७

मेविलि यंगम् - २२० मेशाया- २६

मेसोपोटामिया-३२, ३४

महरीली-9७४

मैकाल पर्वत-२५

मेकासार-१३४, १४%

मेंसलोच ( मसुलीप्टम् )—१२३

मेंबोर-२५, ७४, १००

मोगादिशु—१९४

मोचा-११४

मोजा-११०

मोहटन (कोकेले)—१२४

मोती-४२,६७,७७,७६,८२,८६,८७, १९०, ११२,११३, ११७, ११६, १२०, १२३, १२६,१२७, १३१, १३६, १४६, १४२, 920, 944, 940, 204,204, 299, **只有里** 

मोदकारक-१५३ मोनोम्लोस्सोन-१२२ मोनोफिय-११४ मोलमीन-२०० मोलोचीन (मलय) - १२० मोधिरतम-११३ मोहमद-ह मोहनजोद्यो - ३०,३१,३४,३७,४१ मीलेय-११ मीर्यं -८,३८,७४,७४,७६,७७,७८,८०, ८१, = ₹, = ₹, = ¥, = ₹, = 0, = = , = £ मीबालिया (कृष्णा नदी)--१२३

यंत्रकार महत्तर-१५२ यमन-यमनी - ११०,११४,२०४ यमजी (कपने की जोबी)-9४२,9४३ यमुना नही-१२,१४,१७,६२,१६०,१६६ यवद्वीप (जावा)-१२४,१३१ यवन-३,६६,व६,६०,६४,६६,१०१, ११६, 355,920,94=,969,736

यवनपुर (सिकंदरिया)-१३१,१३२ यब्यावती (मोब नदी)-१०७ यशब--३१,६७,६=,१४२ बशोवमैन - १= = यहदी-- ९०६ यज्ञपालित--- २२४ यज्ञात्री सातक्षिं—६६,१०३,११६,२३३ गाकृती- २०६ याच्य-१६३,१६४ याकृती-२०३ यागनोबी-22

बाज्दोगिर्द-१६१

यात्रा (सक्को पर)—४४,४८,७८,६३, ११०, १३१ से, १४० से, १५७,१६३ से,१८१-9= 1, 309, 399, 336-380 यात्रा यतन-७६ यान-१६६ यान-भागक- = ३ गारकंद-१११,१=३,१== यार्म-६ यासीन-- = ४,१=३ युक्तिकलपत्तर---२१२,२१४,२३१ युकातीद-६० युम्या (गाशी)-- २२३ युधिष्ठिर—६७,१०० युकान-१=७,२०० युवान च्वाक्-७,८,६,१६, २०, ७०, १३३, 905,900,920,929,924 युवान पार - १=७ यु-ची (ऋषिक)—६२, ६३, ६४, ६४, ६६, 908 युवेमन अरेबिया (अर्न)-१९४ युवीदम-७४ यूनान-यूनानी —३४,७६,==,=६,६०,६१ ६२, ££,90£,990 998,99€,990,9₹9, १२३,१२४, १२६, १२७, १२६, १३४, १७२,२३६ बुरंगेडिस दितीय - ७० म्(शिया-११ बुढोक्यम-७८,७६ युरोणशिवाई रास्ता—४ ब्रोप-२=,१०६,१६४ योत्त (रस्धी)-६१ योन ( सिकंदरिया )- १२०,१३३,१३४ विषय-६२,६८,१०२,१०७,१७४ रंगशाला नगरी-२२०,२२१ रंबकिया (वैरामक)-७२,७३ रक्रमणि—३१

रक्सील-१२ रजतभूमि-१२४ रतनपुर-१२=,१२६,२१४ ₹₹₩- ₩, \$₩, \$₹°, 9₹°, 9₹°, 9₹°, 204,299,398 रत्नद्वीप (विदल)—४६,१३२,१४८,१४० रत्नाकर (श्ररव सागर)—४२ रथ-३४ ००-- १६३५ रमठ-६= रमनक (रोमन)-१२२ रश्मिमाइक - ७६ गोगा-३१,४०,१९७,११=,१३४ राँची-३४ राज्यह्—१६,१७,१८,१६,११,४८,४६, ४२, x4,42,0x,987,98x,9=E राजधाड-ह राजतरंगिणी-१६४ राजनपुर--३४ राजपथ--- ११ राजपिप्पता-१३३ राजपुर-9३२ राजमिगा--- २१४ राजमहल ( विहार )-१४,१८,२१,२३ राजमुदा - = १ राजर--राजराज महान्-२१६ राजस्यान—१४,१४,२१,२३,३१, ७६,१०१, 303,908 राजापुर—२६ राजिलक — २२८ राजंदचोल-१३४,२१६,२२० राजीरी-२०,२१,२२ रानाबुंडई-३०,३३ रानीवागर--- २३ राम-४१

राभगंगा- १६ रामग्राम-११,४७ रामनगर-१६६ रामनी (सुमात्रा) - २०४ रामायण-१४,१६,४१,१६४,१३७,१३= रामेश्वरम्---२४,२०४,२१८ रामेषु--३४० रायपुर—१७४ रायविड-१२ रावणुगंगा-- २१४ रावलविंडी--१०,२२,४६,४७ राबी नदी--२२,४६,७२ राष्ट्रक्ट-१६०,१६२ रास एल कल्य-9 १४ रास चेनारीफ-११३ राख न-११४ रास फर्तक (स्याप्रुस)—१०४,११०,११४ राम भील-११३ राम बेनाच-- ११० राम बेबा-१३३ रास मलन-७३ रास हतारा-११३ रास इन्फिला-११२ राम इसीक-19४ रास हा हन-११३ राह्म-२०० BE-985,900 खदत्त-१३२ खदामा— ६६,१०२,१०४ कविराच-२१४,२१४ हम-७,२०७ \*5,35,22,35,32,35,5\* रेक्टोफेन पर्वत- ६२ रेवत बेरा-१६ रेशमी कपडे—३,४,६६,६७,८७, १७, ११६, ११७, ११=, १२०, १२३,१२४,१२७, 185,550,502,800

रोबत आक-६ रोम-रोमन--३, ४, ६७, ६४,६७,१००,१०१ 103, 104, 104, 106, 190,199, 193, 998, 998, 995, 929,9 3, १२३, १२४, १२६, १२७, १२८,१२६, 939,946,969,202 रोमा (रोम )-1३१ रोइ प्रदेश-१८८ रोइतक-१४,१६,१८,१४२ रोहतास-- २२ रोहिणी नही-४० रोहिलसंड--२० रोहीतक (रोहतक )-१४,१६,१=,१४२ लंका (सिंह्स ) - ७६,७८,८७,१००,११३ 940,394 लंबासुक (केदा)-१९० लंगाशोकम् – २२० लंडई-१०,७१ लंपक ( लगमान )-७,११,१६,१७६,१७७, 920,929 लकादी--२०४ ज्वनक - १२,१७,२१,४=,७६ लगतुरमान-१६४ लगमान -१६,६६,७१,१६% लगास - ३३ लतावंद--नदान-१८८ लयनिका ( रावडी )—३२३ लतितादिस्य-१६३ लवंगिका- २२६ लस्कर - १२ लहरी बंदर (कराँची )- २% लचमी-२३३ लांग चाऊ--१=६ " है । व लोग बालूग ( नीकोबार )—२०४ लायोडीस - ११७,११६

लाम्रोशांग- ६२ लाक हुसी--३४ लाजवर्द — ६,३०,३१,३३,११६,१२६, २१४, लाट ( गुजरात )-१४, ७६, १०४, १७६, 955,203 लान-चाऊ-१२७ लाम-- ११४ लारिके (लाट)-१०४,१०४,११६ लालसागर—३, १३,४६,४६,७८,१०४,१०६ १०८, १०६, ११२, ११३, ११४,११४, १२६, १३१ १४७, १४८, २०१,२०२, 204,294 लावरायवती--२२६ लासबेला—१११ लाहौर--१२,२२,२३,४७,१६४,१६४ लियोर-२००,२२० लिच्छवी—१४,४७,४८,१४२ लि-वान-१६६ ली-कुद्रांग-१८६ लुंग-१८८ लुंबिनी---२१ लुधियाना—१६,२२ लुसिटानिया—१२६ लत-३= लरिस्तान-३४ ल-लान-११,४३ लॅपस्कोस-१२४ लेबीट-४३ लोगर नदी- ६,७,११,१६,१७७ लोपनोर रेगिस्तान-१८८ लोयंग-१=६ लोला (जहाज )- २१३ लोह ( जाति )—६३ लोहारानी (कराँची )--२०५ लोहितांक--११२,११३,११७,१२८,१४६ लोहमजोदड़ो-३४ ल्हावा-१२७

व वंकम् ( वंका )- १३४ वंग (वंगाल )—११,७४,१००,२१४ वंग ( बंका )-१३०,१३१ वंजी-१०७,१२२ वंशपथ-१३७,१३८ वंसपथ-१३५ वंज्जु नरी—४,४,११,७१,१११, १३२, १३३, 439,984 वर्वौ—४,११,२०,१०४,१७७,१८८,१६४ वच्छ ( वत्स )—७५ वजीराबाद - १२,२२ वजीरिस्तान—१६,१७७ वजी--४८,४६,४०,४२ वडपेन्नार—२४ विणाज (बनिया)-४१ वराणुजातक-२३६ वस्यापथ-१३४,१३६ वत्स-४८,४६,४०,७४,७६ वनवास ( उत्तर कनारा )-१४३ वनसह्य - २४,१४१ वनायुज—६६ वरकल्ली-99 ह वरणा ( बारन, बुलंद शहर )—१६,७४,७६ वराइमिहिर—२१४ वरुण-३४,१४६ वर्णधातु—= २ वर्णां ( बनास नदी )-१०% वर्ण- १६ वर्तनी—८०,८२ वर्षकी महत्तर-१५२ वलभी-१६२,२०३ वलयवाइ ( मस्तूल )-१७१ वसंतपुर-१६६ वसाति-७३ वस-१४८ वसुगुप्त—२३२

वसुदत्त-२२६ वसुदेवहिंडी-१३०,१३१,१३४,१३= वसुभूति-१६७ वस्सकार-४६ वाजसनेयी संहिता-४३ वाना------वामनपुराण-१७४ वायुपुराण-१३=,१३६ वारंगल-२५ वारवालि (वेरावल )-१४३ वाराण्मी-१८६ वारिक-१५३ वारिष (बारीसाल )-१०० वारुण द्वीप (बोर्नियो) - १७४ वारुणी तीर्थ-9६ वासिठिपुत चांतमूल - १०० वांसिष्ठीपुत्र पुलुमावि—६६,१०४ विध्य पर्वत-१२,१४,२३,२४,८७ विध्य प्रदेश-१४ विशोप सिका-१७६ विकल्प (खेती बाड़ी) - १६% विक्रम चालुक्य-२१८ विजय-१६४,२३३ विजयनगर- २५ विजयवाड़ा - २५ विजया नदी- १३२,१३३ विइडभ-४८ विदन्भ (विदमे )- ६६ विदिशा (भेलसा )—२४,२४,६७,६८ विदेघ माथव-- रेट,रेध विदेह-३८,३६,६६,७६ विधि (रिवाज) - १६४ विन्नुकोंड-११७ विपाक सूत्र-१६४ विम कदिषस— ६६ विमलक (रतन)--२१४ विलसाया - २०

विलासवती-१६८ विलेप्पंदृह्स ( पांडुरंग )- २२० विह्य-२१७ विवीत पथ-७७ विवीताध्यत्न- ५० विशाखा मृगारमाता—१४४ विशुद्धिमगग-१= विशोक--२०,२१ विष्णुपदगिरि—१७५ विष्णुपदी गंगा-१३६ विष्णुषेण-१७८ वीइभय ( वीतिभय )—७५ वीतिभय-७५,७६ वीरगल-२२६,२३०,२३१ वीरम् पटनम्-१२१ वूकांग-१६२ बू-ती (कारा शहर )-१८८ वू-सुंग - १६३ वृंदार ६---वृजिस्थान-१६,१७७,१६९ वृजि-४७ बृहत्कथा-१३२,१३६ वृहत्कथाकोप-२१५ बृहत्कथारलोक्संप्रह-१३०, १३२, १३४, 938,988,943 वृहत्कलपसूत्रभाष्य-१६=,१७२,१७= वृत्तरोपक-- ४१ वंडस टेक्सटाइलिस ( मलमल )-9२= नेगहारिणी शिला-१६८ वेणुपय-१३७ वेत्ताचार-१३४,१३७,१३६ वेत्ताघार-१३० वेत्रपथ-१३७ वेत्रपाश (ख्ंटा)-१४६ वेत्रवर्मन्-१७७ वेदसा (विदिशा)—२४ वेन गंगा-२१४

वेनगुरला-२६ वेयंद ( उंड )—= वेरंजा—१६,१७,१४१ वेराव ( वैराट )—७४,७३ वेरागय-१३०,१३४ वेरावल-१४३ वेताकृत-२२३ वेलातडपुर---१३६ वेसंग—१२४,१३०,१३३,१३४ वेस्पेसियन-१२२ वेस्संतर जातक—२३८,२४० वैकरे-१०७ बैगई नदी-११६ वैजयंती-१६८,१६६ बैह्य - ४४,११२,१२३,१२४,१४६,१४६ वैरायातड---२१४ वैताल्य पर्वत-१३२,१३३ वैरभ्य (वेरंजा)-१४१ वैरामक-११,७३ वैशाली ( वसाब )—१७,१=, १६, २०, २१, \$2,80,85,86,88,48,987,955 वेधवण-- २२४ बोनोनेज- ६४,६६ ब्याघदत्त- २२६

व्यापार—२१,४०,४१,४४,४४,४६,६४, ७६

छ ६६, ६८,१०६ छ, १११, ११२,११३

११४,११६,११७, ११८, १२०, १२८,११६,

१३२,११४,११४,११४,१४४,१४४,१४४,१४४,

१४२,१४३,१४४,१४४,१४४,१४५,१४५,१४४,

१६२,१६३,१७०,१७१,१७२,१७४,१४४,

१७६,१७८,१७६,१८०,१८४,११४

व्यद्- ७७

र्शक्षय—४०, ४१, १३२, १३२, १४०

रॉड-११, ७७ ७८, ८२, १२७, १४१, 947, 940, 966, 294, 284 शंख ( नाम )- ४६, ६०, ६१ शंब-बलग्रकार-१४२ शंबिन (लग्घी )-४३ शंबक-७३ शक-रे, ११, २८, ४४, ४६, ६६, ६२, £3, 44, £4, £4, £5, £6, 909, 902, 903, 90Y, 90E, 990, 944 शक्दीप-४, ११ शकस्तान-१६, १७, ७० शङ्गपय-१३६ सक्तक—२२७ शक्तिकुमार—दद शक्तिदेव-- २१२ रातिश्री-६= 初布一月8年 शतपथ ब्राह्मण—३०, ३६, ४२ शतमान सिक्का-४९ शबर-१०१ शरदंडा नदी-9 ६ शस्यच-१४१ शराब—६७, ६८, ८२, ८६, ११३, ११६, 190, 920, 928, 983, 989, 200 शर्करवाणिज-१४३ शलाहत ( मलक्का स्ट्रेट )-२०४ शहबाजगदी-ह शांविक-१%३ शांतुंग-१=६ शास्य-४७, ४८, ४० शातकशि—१=, १०४ शादीमर्ग- ५२ सादुवन् - १४६ शाहला-१४० शाम (विरिया)-२, ३, ३४, १०६, १२६

शालमनेस्पर तृतीय-४४ शालिवाइन-३८, १०४, १०४ शासक (कप्तान )- ७६ शाहदीलापुल - २२ शाह-हद-४ शाहात्रशाही--१०१, १७४ शाही (काबुल के )-१६२, १६३, १६४, 924 शाहीतुंप-३३ शिकारपुर-४, २६ शिलप्यदिकारम्-१४६, १४८, १६० शिल्पायतन-१४३ शिवालिक-१६ शिवि-११, १३, ६६, ७२ शोतोदा नदी- ११ शीराज-२१६ श्रीग- इद द्यक्तिमती-७६ शुमाल जरविया ( उतराइड ) - २०२ गुल्क-४८, ४६, ६०, ८१, ६२, ८३, 3x5, 9x3, 9xx, 9xx, 9v3, 9v= शुक्रशाला--- १, १४२, १४४, १७३ शुक्काध्यच-८१, ८२, १४२, १४३, शहरतेन-४०, ७४, ७६, १४१ शूर्पारक (सोपारा )-१३१, १६६ श्राचान पर्वत-१४६ शस-१८८ शेख सैय्यद अन्तरीप-११४ शेन् शेन् ( लोप नोर )-१८८ रोनहब्बन ( हाथी दाँत )-४४ शेवकी-१६३ रोप ( ब्रानिक्स )-११२, २१४ शौरीयक (सिरसा)-9६ शैलारवाडी-१०३ शेलंद - २१६ शैलोहा नदी-१३७, १३८, १३६ शो-पो ( जाना )- २००

शीडिक-६४ शीरहेन-४६ थावस्ती-१२, १६, १७, १=, १६, २१, ₹8, 20, 112, UX, UE, 900, 920, 922, 989, 982, 988, 900, 955, 980 थीका लिम् (चिकाकील )-१३३ थीकुंजनगर-१४६ श्रोदेव-- २०० धीनगर-२२ थीपुर ( सीरपुर )—१०४ कीपुर-१६७, १६६ धीविजय-१८३, १६६ २००, २१०, ₹98, ₹₹0 थेणी - ६१, ६४, ६४, घर, घर, घर, 988, 984, 983, 988, 988, 902, 90=, 90€, 9=0 ब्रेष्टि—४१, ६४, १३४ धोणापरान्त ( वर्मा )—१४४ स्वेतविका-१६७ संक नदी-१२३ संधारम ( संकीश )--२०, १८८ इंकिस्स ( इंकीसा )—,१६, १८ संशोसा—१६, २० संदूष्य ( संदूष्य )—१३०, १३४ संग बुरान-६ संगम सुग - " ४६ संगर ( जहाज )- ११६ र्वगाहम्-बन्नारम् ( संबार )—२१३ संबदत १८७ संबद्ध-१३० संजर्वती ( संज्ञान )-१३१ संजनी--२०॥ संडिल्ल ( संडीला )--७५, ७६ संडीला—७६

संदन-१०२, १०५, १०५

संदान-२०५ धंप्रति—७४ संभलपुर—१२३ चेम्यचमुत्वान - ६४ सई (शह) - ६२ सकरौची-६४ सकरौती-६४ सकुनियय-१३५ सकर--१३,२६ सम्त्रकारक-१४३ सगमोतेगेने ( खद्र !- १२८ सगरती-४६ स्या-६२ सचताइटिस —११४ बटायरद्वीप--१३४ 日本モーマモーマル、そモ・マー、メローエリ、ロロ、ロニ 40, 924, 920, 900 सतपुदा—२३,२४ सतलज नहीं - १३,१४,१६,२२,७२,६२ सत्तिमिद्—४६,७० **धत्र ( धर्मशाला )—१३**६ चदानीरा नदी—३८,३६ सदिया—1२ सदम्म पजोतिहा - १३८,१४० <del>गढर्मस्यत्यासमान सूत्र—१३०</del> सप्तिष्ठ — ३० सफेद कोइ—८,६ सर्वन-१२५ सबरी नदी--) २३ समा—११,१३,१६३ समाकार—४१ समाराष्ट्र (बरार )---= ७ यमंदान-६ धमतंड-१७४ वमरकंट—४,६७,१११,१६४ समरहेतु-२२०,२२८ समराहणकद्या—१६७,१६८,२००

समरा—३४ सनानी-१३४ समितकारक--१५३ समुद्रगुद्ध—१७४,१७४ समुद्दत्त-१६७ समुद्रदिला—१३६ समुद्रपट्टन ( भ्रमात्रा )—१४३ समुद्र प्रस्थान-१०० ग्रमुदयात्रा—३२, ४१,४२, ४४, ४*≈* में, ७७, जद, जह, १०१, १११, १११ में, १४१, १४२,१४६-१६०, १६६ से, १८४-१८६, १६६ में, २०६-२०६, २१६ से समुद्री लड़ाई--- २२६ से सरगी---७॥ सरंदीव-सिरंदीव—२०४, २०५ सस्यू नही-१६ सरवार (गोर बपुर )--२० सरमुख—६८ सरस्वती नदी-१६,३७,३६,१८१ सरहिंद--१६,२२ सरापियन-११४ सरापिस—११४ स्सबीस की खाड़ी--- १३३ वराय बल्लावदी-२६ वर्वदेव दिशास— = दे सर्वमंदिरा (जहाज )-- २१४ वजाहत ( जाबा )-१४४ सतीचे (सिंहत )-१२४ संसानी—१२४, १७६, १६१, १६२, २३० सहजाति-१६ सहदेव-१३१, १३४ बहारनपुर-१२,१७,२२ सहेठमहेठ-१७ मकादि—२४, २४, ६६, १०२, १४४ साँबी—४, २३२, २३७ संजाद की साही — २०१

सीयात्रिक-१३४, १३६, १४७, १४२, २२४ साइप्स - १२६ साकल (स्यालकोर) - १४, १६, १८, २०, EE, E0, 943 मानेत ( अयोध्या )-१८,१६,७६, ७६,८६, 989, 955 ग्रागरद्वीप ( म्रमात्रा )- १३१ सागर-व्यापारी - १३६ साहा-१२४ गतकणी—हर, १०२ सातवाह्न-६=, ६६, १००, १०१, १०२, 903, 908, 908, 906, 900, 90=, 902, 990, 995, 998, 974, 950, 333 सादेन (कपना )-४४ सान-फो-स्टी--२०८ सानुदास-१३४, १३६, १३७, १३८, १३६, सानुदेव-१६८ सारगन-१०२, १०६ सारनाथ-६७ सारमांड-१६६ प्रकड़--।ज्ञाह सार्वेभिक्स पर्वत-१२२ सार्थ-१, २६, ३६, ४४, ४७, ६४, १३१, 232, 982,988, 985, 985, 985, 167, 166, 960, 960, 166,960, 209, 235 सार्यवाह-४, २६, ३१, ४१, ४६-४७, ४८, ER, 06, 983, 984, 963, 944, 940, 940, 942, 900, 900,980, 92=, 922, 309, 333 सार्थिक - २०१ सार्वभीम नगर ( उज्जैन )—१७७ मालंग-६,१० सालवला-१४१ सालसेंट-१०१ सालिक्ला--१४१

मावत्यी ( आवस्ती ) - ७% सावित्री नदी-990 सासाराम --- ९३ सिंगान-फू-१११,१२७ सिंगोरा-२०० सिंडन-४३,४४ सिंदान ( डमान )--२०४ सिंदिमान-७३ विंच -३,४,=,६,११,१२,१३,२०, २३, २६, 30, 39, 37, 33, 38, 36, 30, 34, 83, xx,xx,x£,x0,xx,x£,££, 40, 08, ٧٤, ٥٥, ٥٤, ٤٥, ٤٦, ٤٤, ٤٤, ٩٥٦, 70x,99x, 99=, 999, 975, 99=, १३२, १३४, १४६, १६४, १७२,१७४, 920,929, 927, 928, 988, 202, 203, 204, 204, 204, 228 सिंध सागर दोबान-१४ सिंधु (क्ष्या) - ४३,४४ सिंधु नदी-४,४, ८, ६,१०,१३,१४,२०,२६, 25,39,30,3=,44,45,4=, 55,00, 9, vy, = E, E9, E4, EF, 990, 979, 933,934, 9=3, 9==, 980, 989, 987,988,984,707 सिंधसागर संगम-१३२,१३३,१३४ विधु-सोबीर-७४,७६,१३६ सिंफ (चंपा ) - २०४,२०४ सिंहपुर - १६० विहल-४६, ६०, ६२, ६७,८७,१००,१०६, 120,928, 126, 92=, 126, 939, 930,980,920,955,956,966, 120, 722, 300, 303, 903, 904, २०६,२११,२१४,२१४,२११ चिक्दर-१, ७, ८, ६, १०, ११, ४४, ४६,

829,03,32,40,50,80,80,00,33

विकंदर यात्री-१२४

विकंदरा—२२,६३

सिकंदरिया—३, ६३, ७०, ७१,७३,७६,७८, 50, 900, 908, 990, 998, 998, 922, 949, 942, 944, 934, 994, **₹33** विजिक्स-७६ वितपर ( पाल )—६१,१६७,१६८,२२४ सिद्ध तच्छप-१३४ सिनिंग—१८७ मिग्क—६= सिरमा—१६ सिल्युइस — ८,७४,७८ सिल्युकिया—४,११० विरिडन-६६ सिरितल-१०४ बिरि त्वामान-१०४ विरॉज - २६ मिरोही-- २६ विलियस ( शीतोदा नरी )-- १३व सिक्तास ( शीतोदा नदी )-१३८ चिवक-१०० सिंहोर—२६ सीता नदी—१३= सीचपुर—२६ मीचकारक--१६३ सीपरो-१६ बीमार्थात—३८,६८ वीरदरिया—४४,६०,६७,१८२ Ref-TESTE सीराफ-२०४,२०४,२०६,२०८ सीरेन-६५ वीवग (दर्जी)-१८० सीक्षा—३०,३१,११३,११७,११= चीस्तान—७३,६४,१६१,१६३,१६३,१६४ संगयुन-११,१७६ संबर्धतात—२०४,२०४ संसमारिनिरि-४७,४६ धक्यानक-४३

सुगंबित इब्य-४, ६७, १२८, १४४, १७१, १७२, १७३, २०६, २०७, २०६,२१०, 399 現る一と、99、そこ、とを、いり、日本、をち、とり、 9=3 मत्तिपात-१५ मुतिबई ( शुक्तिमती ) — ७४ सपारग कुमार-१४६ स्वर ( सोपारा )-१०४,११७ मुव्यार (सोपारा )—१३०,१३३ सुष्पारक ( कोपारा )-१८,२४,६१,६२ मुप्पारक क्रमार-६१ म्पारक जातक-६२ सुवारा (सोपारा )—२०५ सब्क्रमीन-१६४ मुमगसेन---७४ सुमाषित रत्नभांडागार—२१६,२१७ सुमृति—७२ समिति - १०० समात्रा—२६, ८७, १२०,१२४,१३१,१३४, 987,9=0, 924, 200, 208, 204, ₹+4,395,396,380 सुगे(—३०,३१,३३,३४,४१,६६ अरह ( अराष्ट्र )—१३१,१३२,१३४ BUE - 08,0x,06, 20, 21, Ex, 90x, 207,392 सराध्रेन ( सराध्र )—६१ सरेंद्रत-१३१ मर्वस्य-८,१६४ मुखांव-- ४,६,७ छ-ल्-किन—२७ मुलेमान पर्वत-१८,४४,१६४ सुलेमान शौरगर—२०५,२०७ मुल्तानपुर---२२ सवदन-१६६ सवर्गाकार-१६० सुवर्षा<u>क्र</u>ुवा—=७,१३४

सवर्णकूट-१३४ सवर्णदेव-१=३ सुवर्णदीप-१६, ६१, १००, ११८, ११६, १२०,१२३, १२४, १२६, १३२, १३७, 938, 944, 900, 980, 985,988, मुवर्णपुष्प—१८३ स्वर्णप्रस्थ-१४१ सुवर्णभूमि-६०,६२,७८,८७,१३१,१३४, 93=,938, 983, 980, 9=3, 980, 9 6 6, 300 सुवर्णारेखा नदी- १२३ मुवास्तेन (मुवास्तु)— ६ । मुवेल पर्वत-२२१,२२७ सुडान-११२ मुती कपड़े—६६,८२,६७,१०३,११२, ११४, ११६,११७,१२८, १३२, १६०, २०७, 398 स्त्रकर्म-शिशारद-४१ सूद—=४ सूपर (सोपारा)-१०२ सुरत-२४ २६ सूर्पार (सोपारा)—२१ ४ सूर्यकांत मिया—६७ सुवकार (रसोइया)—== सुसा—३०,३३ सँगुट् वन-१०७ संडोवे-१२४ सेगन-१८८ सेगाँव-२०५ सेच वान-१३= सेटगिरि-६६,१०४ सेतव्या-१७ सेतु (पुन ) —३६,७७ सेन्नेचेरीब-४४ सेफ अलतवील-११४

सेमिला-१०३

सेमिल्ला (चील)-१०४,११० सेयविया (सेतव्या - ७४ सेरिंगायटम-१२२ सेरिव बंदरगाइ-६२ सेलग - ४० सेलम - १०७ सेलिबीज-१४५ सेस्किनी-११= सेहबाबा-७ सैदपुर भीतरी-१७६ सॅभवाघाट—२४ सैभ्र (चौल)—२०४ सैय्यदराजा--- २३ सोकोत्रा-११०,११४,११४,१२६ सोगिद-७३ सोन नदी-१४,१६,२३,२४,६६ स्रोनपुर-१७,१८ सोनमियानी की खाड़ी-१११,११% सोना-१०,३१,६७,६८,७७,८६,६७, १००, १०१,११४, १२४, १२४, १२७, १३७, १३=,१४=, १४६, १४=, १७३, १६=, 988,200,208,290,299 सोनीपत - २२ सोपट्टिनम् (मरकणम्) - ११६ सोपातमा-११६,१२१ सोपार्ग (सोपारा)-१०४ सोपारा -१=,१०२,१०३,१०६,११७, १३३, १२४,१४४,१४६, १४७, १४१, १८४, सोमनाथ-१३,१६४,२०५,२१= सोमाली—६३,=७,१०६,११०,११३, ११४, 929,920,902 सोरिय (सोरों)—७५,७६ सोरेय्य (सोरों)-१२,१६,१७,१= होरों- १६,७६ सोवीर (सिंघ)-१७,६२, ८८, १३१, १३४, 908

धौम-७२ सीम्ब द्वीप-१७४ सौराष्ट्र—१८४,१६२ सीवर्णिक-१५३ स्कंद-१००,१७१ स्क्रियास-१७४,१७६,१७८ स्कर् - १== स्काइलाक्स-१३ स्तुग-१२% स्त्राबो—४६,६१,७४,६१ स्थपति—४१ स्यतपट्टन- १६३ स्थागवीरवर-२० स्थानपालक (धानेदार)-१६६ स्पेन-१२६,२१६ स्याप्रस-१०४,१०४ स्याम—२६,१२४,१२७,१३६, १३३, १८३, 305 स्याम की खाबी-१२४,२०० स्यालकोट—वियालकोट—१२,१४,१६, ७४, 724,987,987,987,980 स्वात—१ =,६,१०,२०,६६,७२,६१,६४, TEX, Rev स्वेज-110 इंसगर्म ( रतन )-१७२ इसपय-४,१ इंसदास्य-- २२६ इक्म--२०३ इन्नामनी—१, ४, ४४,४६,४७,४१,६६,७०, £8,9 £9 दुजार्जात—६,३३,४६,१३४ हजारा-४,१४,२०,१७७ हजारीबाग—७६,२१४ इल्बाज विन युद्धक-२०२,२-३ E4cal—56'80'84'84'84'84'84'8

इक्प्या संस्कृति—११, २०, ३१,१२,३१,३४, 10,89 इतिथगाम-१= हरियडीस-१७१ हदमौत—११०,११४ 年4、39一年 हब्श-११०,११२,१६४ इस रान-४ हरकिंद-२०४ इसकेलि-२०४ इरजफ ( उतराहर )—२०२ इरदेव-१=३ हरड़ ति-३७ इरिभद-१६७,१६६,२०० हरिवेश-२१४ हरिहर-२४ इरोपुर—२२ हंफ्त--११४ इमिस्रोस— १५ हर्व-१=१,१=२,१६०,१६१ इर्षचरित—१=०,१=१ इसन अब्दाल- ६,२३ इसनापुर ( इस्तिनापुर )—१६ इस्ति—७३ इस्तिनापुर—१६,१७,१६,७४ हाबराप्टर—३३ हाजिन-११४ हाजीपुर-१२ हाटक-६७ हाबी—४४,६८,=१,८६,१११ हाबोदोंत—४४, ६४, ६७,६८,६९,६७,१०० 119, 112, 115, 129, 136,122, عدي عدي عدو عدي عدو عدو عدو 399 हानसुग--१=२ इापुक-२२

हान्न-४६ हारहर-११,६= हिगोल-७३,१६१ हिंडीन---२६ हिंद एशिया—१७४,१=३,१=४, २०० २१३, 294,220,234 हिंद चीन--==,१०६,१४३,१६६,१६६ हिंद महासागर-१३, ४४, ६३, १०६,११०, 928,926,202,208,208,298 हिंदुक्य —३, ४, ४,६,१०,२०,३६,३०,४४, 8x, 8x, 40, 09, 40, 5x, 20, 29, 28 EL EE,970,999,920,902,904, 954,920 हिंदिका ( डाहेमार जहाज )- ७६ • हिकरैनिया ( गुरगन )---४ दि-इत्संग-२०६ हिड्डा-१ मर हिपालुस—११२,११४,११= हिप्पोक्रा-१०४ ृहिमरायती—११· द्भिगालय—२,१२,१४,३०,३१,४७,७२,१००, 920,920,292 हिरोडोटस--४३,४४,४६,४७,७० हिसार-३३ हिस्नगोराव-११०,११४ होरपुर—३३ होरा —१६, ६७, ७७, ८२,८७, ११२,१२२ 9२३,9३०,9३१,२१४,२१४,२३६ हगली नदी-१३,७६,१२० हद्द -ए- भाराम--१०७ 夏秋田本一年4,39,202,30% 裏で一き、うり、メメ、モマ、モン、そそう、うそと、りひと、 964,980,989 हूरी ( छोटो नाव )- २०२ हें हाडांपील-४,१११ हेकातल — ४७ हेमकुंडल-१६६

हेमकुड्या—१४३ हेमकुट-१४३ हेमचंद्र — ५ व हेरात-४, ४, ११,१६,३७,६८,७०,६१,६२, ex,999,989,988,98% हरू पोलिट—१ • हेलमंद—६,३८,४७,७० हेलिबोक्ल-1२ हैरराबाद – २४,२४,६८,११७ हैनान टाप्—२०५ हैबतपुर—२६ हेबाक-६,७१ हैमवतपय — ४,७७ हैरिएयक-१५३ होणावर—२=१ होती मर्दन-र होर ( मिस्रो देवता )-११% होशियार नगर-२२ होशियारपुर-६२ होकिल की लाबी - ११३ होमवर्गा शह---४० 居中(え)-×

चनप—६६, ६६, ६८, १००, १०१, १०२, १०२, १०७, १०६, ११७, १२१ चनिय—७३ चरस—४७ चहरात— ६६, १०१, १०२ चितिनिष्ठ—१६७ चुद्र इ.मातच—४७, ७२, ७३ चुद्र (नाप)—२१२ चेन्द्र—२११ चीन—६६, ८२, ८७, ११३, ११४, १२६,

शाता धर्मकथा-१५०

pp ---11/2 SEL WEST THE 1 10 / 10g 12 17 - 1 2 1 - 14 14 1 24 1 - 1 CARLES AND A CO. CO. 10,2-75 A1 - - - - 1 2 1 1 1 \* 3,76,78;—12 - 1, 10,91 11. - SERIE WW. CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE 5 6 5 Marie Comment THE THE PROPERTY. DECOMPANY NO. 100 21-00 1- 1the second of the second of the second - DATE TO THE FARATITAL F B/0-27/07 I prome to ACTION OF THE STATE OF 2.7 15. 3 PARTITION OF LITTLE SALT TOTAL

# शुद्धि-पत्र

| ge          | q*      | चरुद          | য়ৰ               |
|-------------|---------|---------------|-------------------|
| ¥.,         | 20      | बर्न्स        | बन्ध              |
| ζ,          | 93 -    | वित्य         | सिन्द             |
| 99,         | 28      | 1             | निकाल दीजिये      |
| १४, फुल नी  |         | हेर्च         | टेक्सर्स          |
| 94,         | 23      | हेरंत्रा      | वेर'जा            |
| 34,         | 22      | - वारी        | वाशी              |
| 9=,         | 94      | मस्दिकादंड    | मस्तिकासंड        |
| 98,         | 28      | <b>平</b> 等间   | म्हीष             |
| 98,         | 31      | धारंगदाव      | धरगंदाव           |
| fa,         | ×       | रवाबक         | रवावक             |
|             | 99      | स्थानेश्वर    | स्थाण्वीस्वर      |
| 20,         | 36      | <b>चंकी</b> स | वंकीसा            |
| 20,         | 4       | गौरवन्द       | गोरबन्द           |
| ११, =       | 90      | <b>भा</b> लक  | बलक               |
| 34,         | =       | श्रकिएट       | ब्रजिएठा -        |
| ₹₩,         | 15      | सीकरी         | <b>ग्रीपरी</b>    |
| 36,         | 30      | बेनगुरला      | वेनगुरला          |
| 34,         | 30      | कोचीन, चाइना  | कोबीन-चाइना       |
| 86,         | 38      | लाप, सुरा     | ह्याप-मुदा        |
| fo,         | 20      | हिरी          | हरी               |
| <b>₹9</b> , | ₹€      | माधव          | मार्थवं 🕙         |
| ₹⊆,         | 9       | चूते          | चूमते =           |
| A41         | 20      | विष्यी        | पिप्पत्ती         |
| YY,         | 33      | व्यकात        | श्रमात            |
| ¥4,         | 31      | वृतियों       | <b>बु</b> क्तियों |
| ¥4,         | 44      | ग्रन्तकाप     | ग्रस्तकप          |
| Yo,         | 39      | वृतियों       | बुक्तियो          |
| 401         | *1<br>* | गग            | गंगा              |
| YŁ,         | 14      | पचाल          | र्वचाल            |
| YŁ,         | 3       | नहर           | शहर               |
| xz,         | ,       |               | -                 |

| So           | q'o        | अशुद         |     | श्रद            |
|--------------|------------|--------------|-----|-----------------|
| 22,          | 40         | नदादर        |     | नदारद           |
| ne,          | 99         | म्लेङ        |     | म्सेच्छ         |
| 47,          | 90         | सोबीर        |     | सोबीर           |
| 4.5          | 7.2        | बनभामुब      |     | वलमामुख         |
| 44,          | 9.6        | सुमेव        |     | सुमेर           |
| ξ <b>Ξ</b> , | 3          | नीर          | 100 | तीर             |
| 96,          | 90         | परलब         | - 3 | पद्लव           |
| £, 37        | २३         | अस्किन       |     | व्यक्तिनी       |
| 90,          | 3          | <b>ब्यास</b> |     | स्यास           |
| 40,          | 2          | म्बोझ        |     | म्बेस्ड         |
| 40,          | 38         | सत्तवाद      |     | सत्तगद          |
| 00,          | 44         | अरदन्दाव     |     | वरगन्दाव        |
| ٧٩,          | 90         | नमगान        |     | लगमान           |
| 69,          | ₹≒         | लमगान        |     | खगमान           |
| v2, 50 =     | 110 9      | स्त्रावो     |     | स्त्राबो        |
| ak'          | 3.8        | व्यक्तिकोक   |     | व्यन्तिओव       |
| 44,          | 4          | संदिल्ल      |     | संडिल्ल         |
| 46           | रद         | सूरसेन       |     | ध्ररसेन         |
| ७६,          | 95         | संग          |     | भंग             |
| ۶ę,          | 48         | कृमियात      |     | क्रमिराग        |
| 44,          | 9          | ्यो ।        | 3   | भौर             |
| σο,          | 90         | मुक्षनि      | 20  | मुचिरि          |
| es,          | A          | नंबोज,       | 65  | क्योज           |
| £3,          | ₹9         | इंडिका       | 100 | इ विका          |
| 49,          | 7          | ट्ल्मी       |     | टालमी           |
| ٤٦,          | २६         | मित्रदाता    | 20  | <b>मित्रदात</b> |
| 42,          | 30         | पह् ल        |     | पह लब           |
| 27,          | रेद        | गाति         | -   | गति             |
| £3,          | 34         | गोबी         | 18  | गोमी            |
| ex,          | 49         | कदाफिस       | m   | कदक्तिय         |
| ex,          | <b>4</b> 5 | बोनोनेज      | 38  | वोनोनेज         |
| ££,          | 3.5        | कडू लोर      |     | च्छवोर -        |
| ŁE,          | 8 K        | g .          |     | মাত             |
| ۹,           | t          | हिल्ली       |     | <b>ह</b> ण्या   |
| ٠٩,          | <b>१</b> २ | नस्त         | 47  | गस्त 🗝          |
| T.           | 13         | वरवाँ        |     | वर्ता           |
|              |            |              |     | 1200            |

| do          | पं० | श्रशुद               |    | ग्रद               |
|-------------|-----|----------------------|----|--------------------|
| 904,        | 9=  | मुजरिस               |    | मुजिरिस -          |
| 908,        | २६  | Satimoundo           | n  | Simoundon          |
| 900,        | 99  | बेल्लार              |    | बेल्लारी •         |
| 900,        | 92  | डरैयुर               |    | उरै <b>युर</b>     |
| 900,        | 98  | वंजी                 |    | बंजी               |
| 900,        | 3 € | मधो                  |    | मधों               |
| 908,        | v   | त्रार्मीनी           |    | श्चामींनी          |
| 990,        | v   | स्वात                |    | बात                |
| ११०, फु॰ ने | 19  | बार्सिगटन            |    | वार्मिगदन          |
| 997,        | 33  | मलाबा                |    | मसावा .            |
| 998,        | - 4 | जजीबार               |    | जंजीबार            |
| 992,        | v   | मोज्जा               |    | मोजा               |
| 995,        | 9   | <b>बोसिस</b> क्रिएनी |    | सेधेकिनी           |
| 998,        | N.  | कोरककै               |    | कोरकै              |
| 298,        | 29  | <b>सुवर्णद्वी</b> पी |    | <b>स्वर्णद्वीप</b> |
| 920,        | 8   | ताप्रोवेन            |    | ताप्रोवेन          |
| 191,        | 5   | श्रनुभी              |    | श्रनुमी ।          |
| 939,        | 98  | <b>पोडु</b> चे       |    | पोडुके             |
| 923,        | १६  | कइडलोर               |    | कड़तीर             |
| 933,        | 90  | कराउकोस्स्पूल        |    | कराटकोस्सूल        |
| 928,        | Ę   | इएडकोम्नायस्टस       |    | इरिड कोम्रायस्य    |
| 928,        | 32  | सेंडोबे              |    | संडोवे             |
| 924,        | २=  | बेनीपर               |    | वेनीयर             |
| 920,        | 99  | ची। च                |    | चाउ                |
| 938,        | =   | काइसाप्रेस           |    | काइसोप्रेस         |
| 938,        | 32  | किर्मानि             |    | किर्मान            |
| 998,        | 32  | <b>म्युजिरिस</b>     |    | मुजिरिस            |
| 930,        | v   | चूिणयाँ              |    | चू र्यायाँ         |
| 130,        | 99  | गुणाव्या             |    | गुणाव्य            |
| 930,        | २३  | मुबग्णकूट            |    | सुवराणकूट          |
| 930,        | २४  | जबग्गुपय             |    | ज (व) एगु पथ       |
| 939,        | 92  | संजाब                |    | संजान              |
| 131,        | 22  | रोम                  |    | रोमा               |
| 939,        | २७  | क्स्वे               |    | कस्बे              |
| 933,        | 35  | मेर                  |    | खोर                |
| 933,        | 9   | प्राचीन ं            | 11 | पश्चिम 🚅 🖘         |
|             |     |                      |    |                    |

| 60       | पं• | वासुद             | ग्रद              |
|----------|-----|-------------------|-------------------|
| 933,     |     | त:शङ्करन          | ताशहरगन           |
| 938,     | 9   | बेरावाई           | वेरावाई           |
| 138,     | 93  | ताम्बर्तिग        | ताम्ब्रलिंग       |
| 988,     | 3.5 | तम्बपर्णा         | तम्बवरूणी         |
| 938,     | 19  | वित्रपुर          | चरित्र5र          |
| 93×,     | 33  | मालावार           | मालाबार           |
| 7 tu,    | 34  | शंकुपथ            | चकुनि पथ          |
| 934,     | ₹=  | धातमी             | धातकी             |
| 93x,     | 3.5 | वलिदान            | <b>ग</b> तिदान    |
| 930,     | 13  | वेत्रसता          | - वेत्रलता        |
| 938,     | २३  | जवरागु पथ         | ज (व) एगु पय      |
| 180,     | ¥.  | <b>यिक्</b> डिक   | <b>विक्</b> षाटक  |
| 385"     | 9.8 | समुद              | <b>यमुद</b>       |
| 984,     | 4.k | मुजीरिस           | मुजिरिस           |
| 185'     | 3.8 | मुचौरी            | मुचिरी            |
| 9xe,     | 9=  | महाकालिकास्त्र    | महाकालिकावात      |
| 989,     | 11  | पावं री           | पाबँदी            |
| 9x2,     | 3   | ( हैरियक )        | <b>हैर</b> ियक    |
| 920,     | 38. | माव्हकति          | माक्षित           |
| 9XE,     | 3   | मच्डीभार          | मञ्जीमार          |
| 95¥,     | 99  | बिहार             | विद्यार           |
| 94%,     | 4   | मंडी .            | <b>मंडी</b>       |
| 144,     | २७  | इंग्रर            | ई ग्रर            |
| 152,     | 93  | विद्वत            | विहित             |
| 909,     | ₹€. | भग                | मंग्रण            |
| 304,     | **  | तुका              | तुर्को            |
| 100,     | A.  | चाबो-क्यु-त       | त्साभो-किउ-त्स    |
| 100,     | 5 4 | नादुर             | नावर              |
| 300      | Ł   | लोएर              | लोगर              |
| \$ 10 E, | 3.5 | व्याचारपात्रहिषति | अ।चारस्थितिपात्र  |
| 950,     | ₹₹  | मिल्ल             | मि <del>ल्ल</del> |
| 9=3,     | 42  | थीविजव            | <b>খী</b> বিজয    |
| tet,     | 35  | की                | भी                |
| 144,     | 95  | मानावार           | माला <b>बार</b>   |
| tay,     | 90  | पौडुपतन           | पोड               |
| 150,     | 33  | <b>इंरावदी</b>    | इरावदी            |

| Z.o            | q*o   | ময়ুব্           | राद             |
|----------------|-------|------------------|-----------------|
| 950,           | - 33  | युनान            | युजान           |
| 144,           | 9     | तुका             | तुकीं           |
| १वव,           |       | बर्बो            | वर्बी           |
| 955,           | 719   | के               | का              |
| 181,           | - 1   | मुरगाव           | सुरगाव          |
| 983,           | 9=    | हिरात            | हेरात           |
| 9EX,           | 44    | गोविन्द          | गोविंद          |
| gen, F.        | ती॰ १ | दादसन            | डाउसन           |
| 944,           | 3     | वलि              | बलि             |
| tea,           | U     | निबन्धना         | निवन्धन         |
| ₹₺₲,           | 75    | वेगद्दारग्यः     | वेगदारिएय:      |
| 200,           | 9%    | तराय             | तवाष            |
| 300,           | ₹७    | मवालिपुरम्       | माबालिपुरम्     |
| 208,           | 200   | <b>चत्तरापुर</b> | <b>उत्तरापय</b> |
| 303,           | ¥     | हिजा             | हिका            |
| 308,           | 12    | वार              | बार             |
| 303,           | 20    | सारूक            | मारुष           |
| 4 . K.         | 9.0   | निकोवार          | नी कीबार        |
| 30K,           | ₹9    | सईदीव            | सरंदीव          |
| 2049           | ₹⊏    | दीव              | दीव             |
| Zor,           | 3.8   | बरुजम            | बरतम्           |
| ₹00, \$6       | नो॰ २ | ज्वाभी           | चाओ             |
| ₹0₺,           | 9     | विस्तर           | विस्तर          |
| 290,           | £     | रुचवार्ष         | स्वार्थ         |
| 299,           | ₹₹.   | वदर              | बदर             |
| 394,           | - 1   | देव              | देव             |
| २२०,           | 90    | कडोरम्           | कडारम्          |
| 230,           | 30    | व्यभारी          | व्याभारी        |
| 222,           | 93    | <b>स्वारो</b>    | सनारों          |
| १२५,           | ₹¥    | बीयियाँ          | वीथियाँ         |
| ₹₹=,           |       | कैसाश            | कैलास           |
| २३०,           | ₹द    | ( आ∘ ६ )         | ( আ০ হ্-৬ )     |
| ₹₹=,           | 14    | ( খা- ৬ )        | ( MI = )        |
| 221,           | 8     | ( আ- = )         | निकाल दीजिए     |
| २३१, फु॰ नो॰ ६ |       | बीरगर्धो         | बीरगली          |

शुद वाराव do. go करीव करीन 229, वनिस्वत जनकर मरना वनिस्वतद्कं पर नाम 4 33 To qa-¥ 35 यज्ञधी श्रीयज्ञ ¥ 238, वशिप बाशिय २३३, ५० नी० deck-house beck-house 558

# परिषद्-द्वारा प्रकाशित पाँच महत्त्वपूर्ण प्रनथ

### १. हिन्दी-साहित्य का आदिकाल

ले०-आचार्य हजारीप्रसाद द्विवेदी

इंध पुस्तक में विद्वान लेखक ने हिन्दी के आदि युग का प्रामाणिक इतिहास लिखा है। भाषा और साहित्य के आरम्भिक रूप का अध्ययन करने में यह पुस्तक अपूर्व सहायता देगी। हेंद्र भी ग्रमुद्रित पृष्ठों की सजिल्द पुस्तक का दाम ३।) रुपया और अजिल्द का २१।।) रुपया है।

२. यूरोपीय दर्शन

ले०-स्वर्गीय महामहोपाध्याय रामावतार शर्मा

स्व । शर्मा जी की यह अलभ्य पुस्तक बढ़ी सजधज से प्रकाशित हुई है। यह पुस्तक १२०५ ई० में प्रकाशित होने के बाद बड़ी दुर्लंभ हो गई थी। परिषद् ने एक दार्शनिक विद्वान से पारिवत्यपूर्ण भूमिका लिखवा कर पुस्तक को आधुनिक पाठकों के लिए ज्ञानवद्ध कनवा दिया है। १६०५ ई० के बाद से आजतक के पारचात्य दर्शन का संविध इतिहास इसकी भूमिका में दे दिया गया है। दर्शन शाल के स्वाध्यायी विद्वानों के लिए यह एक अमृत्य पुस्तक है। डेंद सी पृष्टी की सुमुद्रित सुजिल्द पुस्तक का दाम ३।)।

### ३, विश्व-धर्म-दर्शन

लें:-- श्री साँवलियाविहारी लाल वर्मा, एडवोकेट

इन तुस्तक में संशार के मुख्य-मुख्य चर्मी का विस्तृत परिचय दिया गया है। इस एक ही पुस्तक को पड़कर हिन्दी जाननेवाले पाठक भूमगृहल के प्रमुख धर्मी का परिचय पा सकते हैं। इसे लिखने के लिए स्वाध्यायी लेखक ने असंस्य प्रामाणिक पुस्तकों का मनन किया है श्रीर उनकी गूची भी पुस्तक के अन्त में दे दी है। सर्व-धर्म-समन्वय और पार्मिक एकता पर लेखक ने विश्वेष जोर दिया है। और, सपमाण दिलनाया है कि सभी धर्मी के मूल तरब एक ही हैं। सात सी प्रष्टों की सुन्दर खपी हुई सिक्टर पुस्तक का दाम १३।।) हस्या।

## ४. हर्षचरित : एक सांस्कृतिक अध्ययन

डा० वासुदेवशरण अभवाल

इस पुस्तक में विद्वान, लेखक ने पड़ी हो सरस शैली में बिदार के महाकवि बाखमर के समय की संस्कृति, सभ्यता, राजनीतिक वातावरण, मानव समाज की स्थिति आदि का सजीव चित्रण किया है। रायल अठपेनी आकार के लगमग तीन सी प्रष्ठ; अन्त में अनुकारणिका; दो तिरंगे और लगमग एक सौ एकरंगे ऐतिहासिक महत्त्व के चित्र, असली बार्ट पेपर पर छपे हुए; भन्य अ।वरगाः गृल्य-मजिल्द् का ६।।)।

### ५. सार्थबाह

भारतीय संस्कृति के तत्त्वयेत्ता डॉ॰ मोतीचन्द्र

इस समित्र पुस्तक में, विधान्यसनी लेकिन ने, प्राचीन काल में विदेशों से व्यापार करने की कीन-धी भारतीय पद-पद्धतियाँ प्रचलित थी; इसका बहुत रोचक और अध्ययनपूर्ण विवरण उपस्थित किया है। नारतीय भाषा में यह एक महत्त्वरूर्ण प्रन्थ है। रायल अठरेजी आकार के तीन सी से अधिक प्रषः; इसके आतिरिक्त अनुकमिताका और लगभग सी अलम्ब ऐतिहासिक सुन्दर निज । मृत्य संजितद ११)

## विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् से शीघ प्रकाशित होनेवाले अमूल्य अन्थ

#### रामावतार शर्मा-निबंधावली

स्व॰ महामहोपाध्याय रामावतार शर्मा

यह पुस्तक विद्वान् लेखक के विभिन्नविषयक अलभ्य और बहुमूल्य निवंधों का संग्रह है। प्रत्येक निवंध में ज्ञान की एक नई दिशा का संकेत हैं, एक वैज्ञानिक दृष्टिकोण है। प्रन्थ बड़ा पाण्डित्यपूर्ण और ज्ञानवर्द्ध के है। प्रन्थ की उपयोगिता असंदिग्ध है। लगभग चार सौ पृष्ठ; लेखक का सचित्र परिचय।

#### दरियासाइव-अन्यावली

संव-साहित्य-मर्नेज डॉ॰ धर्मेंद्र वहाचारी शासी
यह 'विहार के कबीर' सन्त दरियासाहव के धर्म, दर्शन, सिद्धान्त और
साहित्य का विवेचनापूर्ण वहत् प्रन्य है। अधीती लेखक ने इसके लिखने के
लिए रहस्यवादी किंव कबीर से लेकर अनेक कबीर पंथी सन्तों के धर्म-दर्शन का
अनुशीलन किया है। प्रन्थ शोध, समीचा और गवेषणापूर्ण है। अनुमानतः
चार सौ पृष्ठ।

### भोजपुरी भाषा और साहित्य

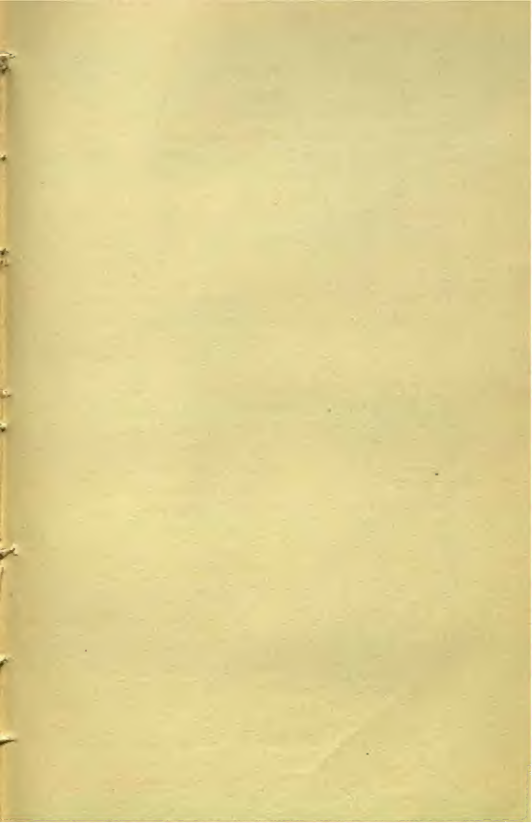
प्रसिद्ध भाषाविद् डा॰ उद्यनारायण तिवारी

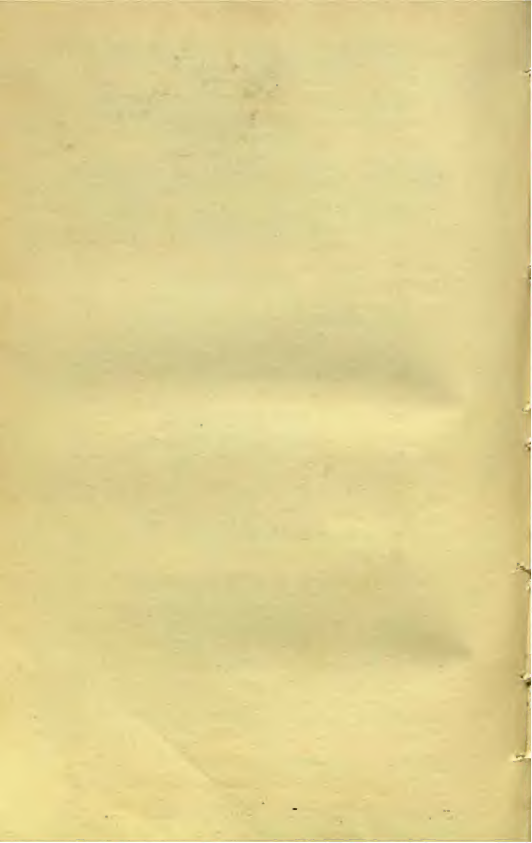
इस पुस्तक में भोजपुरी भाषा और उसके साहित्य का वैज्ञानिक ढंग से विवेचन किया गया है। इसके लेखक भाषा-विज्ञान के विद्वानों में से हैं। जनपदीय भाषाओं का हिन्दी के विकास से जो सहयोग है, इसका गंभीर अध्ययन इसमें है। हिन्दी भाषा में, अपने विषय पर यह एक महत्त्वपूर्ण अन्य है। रायल साइज के चार सौ से अधिक पृष्ठ; साथ में भाषा की ध्वनियों के रेखा-चित्र।

#### वैज्ञानिक विकास की भारतीय परम्परा

विज्ञान साहित्य के शिसद विद्वान — डॉ॰ सत्यपकाश इस पुस्तक में आधुनिक विज्ञान की भारतीय रूपरेखा का विवेचन एवं विश्लेषण अत्यन्त अन्वेषणपूर्ण है। भारतीय आविष्कारों की गौरव-गाथा वैदिक तथा प्राचीन शन्थों के प्रमाण के साथ प्रतिपादित है। प्रन्थ में अनेकानक यंत्रों के साथ अन्तों, ओषधियों, रसायनों, विविध धातुओं, गणित, संगीत शाख आदि के आविष्कारों का भी रोचक अन्वेषण दिया गया है। वहुशुत लेखक का वैज्ञानिक साहित्य का यह नवीन तथा विद्वत्तापूर्ण प्रयास स्तुत्य है। रॉयल साइज में लगमग २४० पृष्ट।

मन्त्री, विहार-राष्ट्रभाषा-परिषद् सम्बेलन-भवन, पटना-१





# सार्थवाह

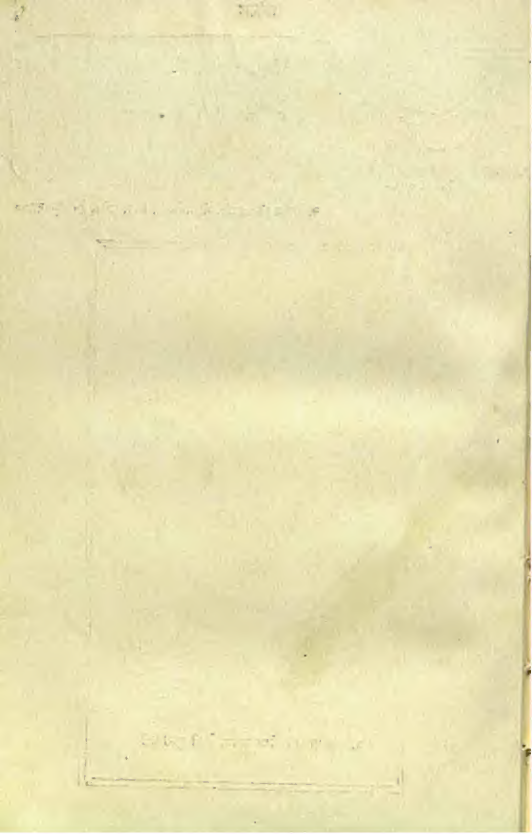


1. जहाज की आफृति मो त्वजोदको, सिंघ, करीब ईं० प्० २५००



२. जहाज की आकृति, मोहनजोदको, सिख, करीय, दै० पू० २५००







४. भारत लच्मी लेम्पेस्कॉस, ईसवी २-३ सदी





६. बीरगल-जहाजों की लकाई, एक्सर ( उाला ) १२वीं सदी का आरंभ



५, व॰ आ॰ ५ के निचले भाग का विस्तार

Real to Inthing I do to D

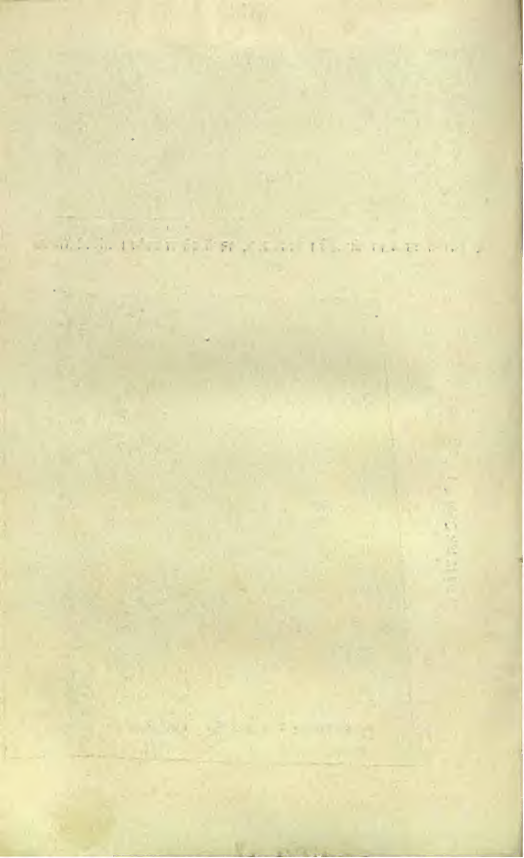
## साधवाह

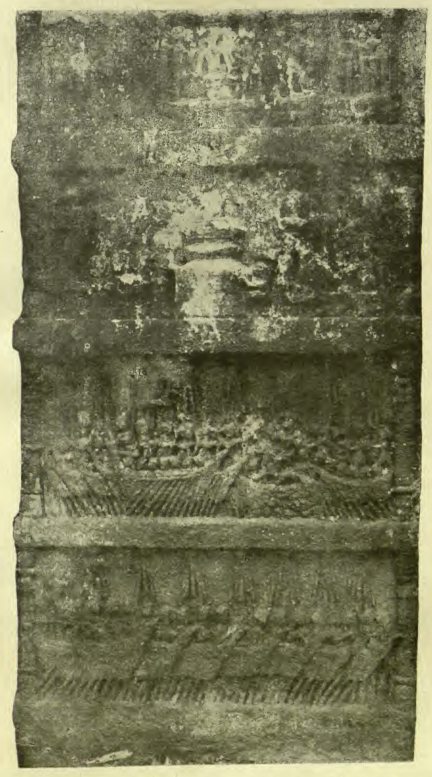


प्. (स्र) वीरगल जहाजों की लड़ाई। एक्सर ठाणा, १२ वीं सदी का आरंभ। अर्किआलि जिकल आर्थिक इंडिया की कृपा से



ं आकृति ६ के निचले भाग का विस्तार





द. बीरगल ( निचाल भाग ), जहाजों की लड़ाई, एक्सर ( ठाएा ), आर्किओं जिंकल मर्वे ऑफ डिएड्या की कृपा से



सार्थवाह



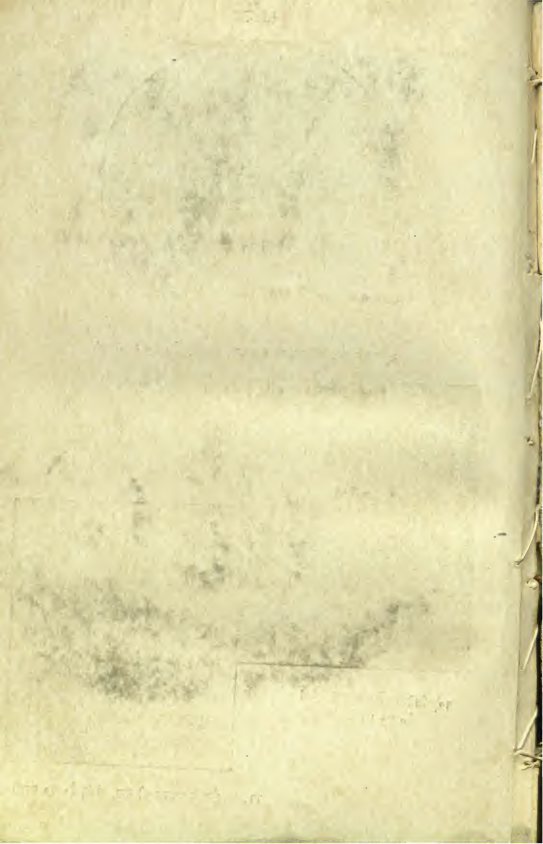
६ जहाज पर तिमिङ्गल का आक्रमण, भरहुत, ई० प्॰ दूसरी सदी



१० सिते तख्तोंवाली नाव, सांची.ई० पू० पहली सदी



११. शाद्रील के आकार की नाव, सांची, ई॰ प्॰ पहली सदी



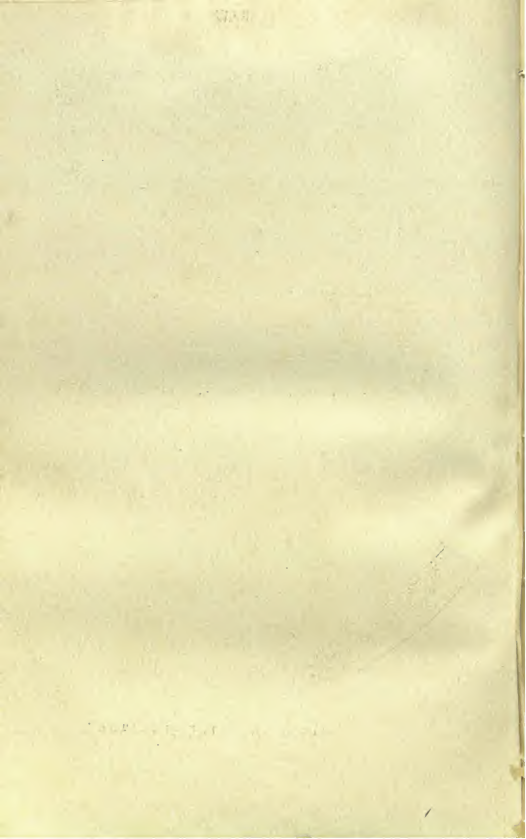
## सार्थवाह



१२. बौद-स्मृति चिह वहन करता हुआ जहाज, अमरावती; ईसवी दूसरी सदी



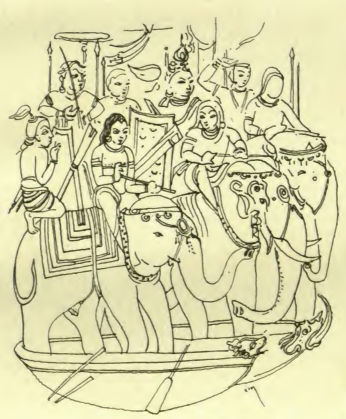
१३, जहाज पर भी लच्मी, वैशाली-गुप्तसुग, ईसवी प्रवी सदी



# सार्थवाह

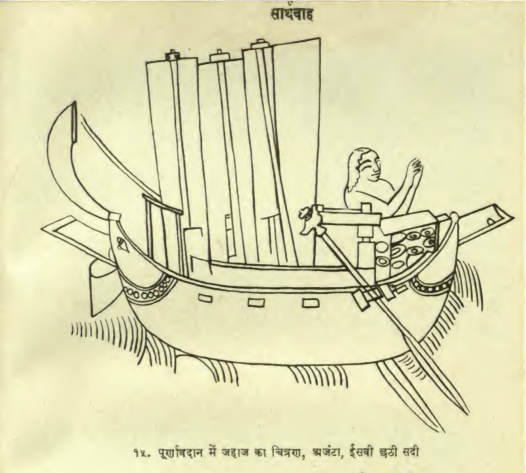


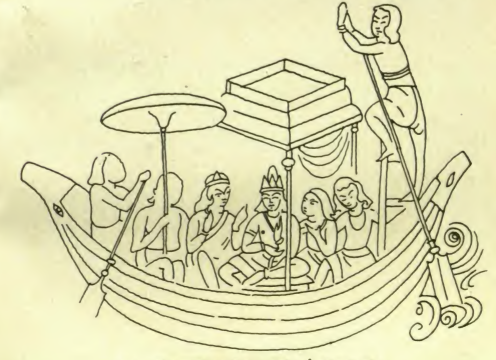
१४. ( ग्र ) जहाज, श्रजंटा, ईसवी धवीं सदी



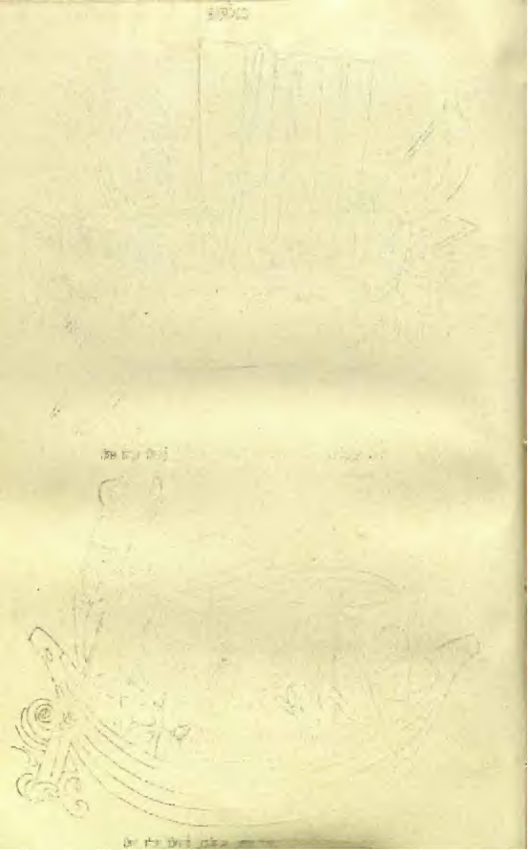
१४. (ब) जहांज, ग्रजंटा, ईसवी धवीं सदी





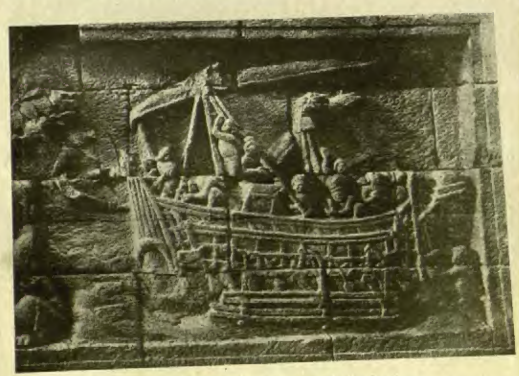


१६. नदीपर चलने वाली नाव, अर्जंटा, ईसूकी छठी सदी

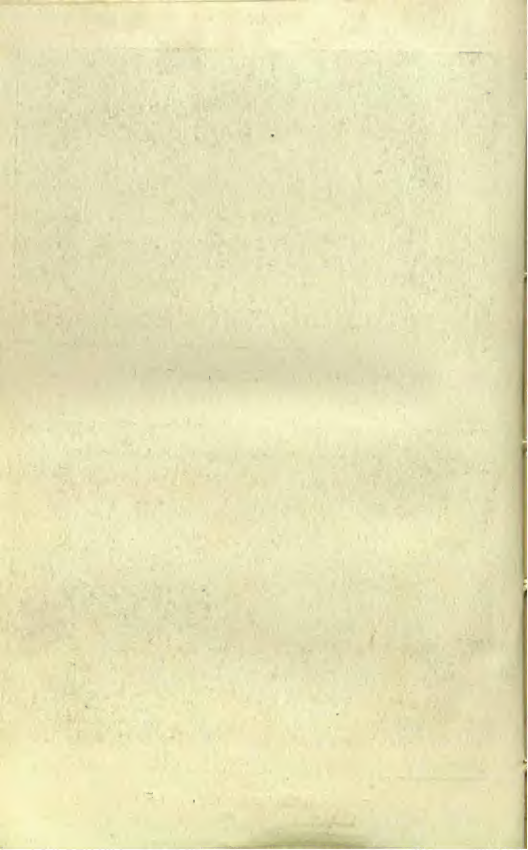


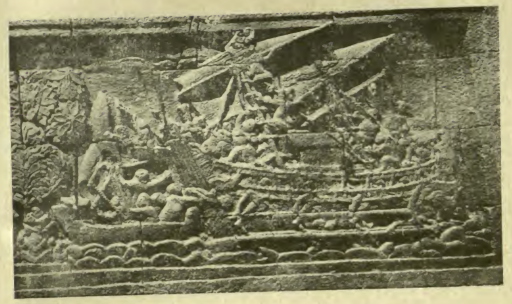


१७, जहाज खलासियों सहित, वारावुदूर, ईसवी द्वी सदी

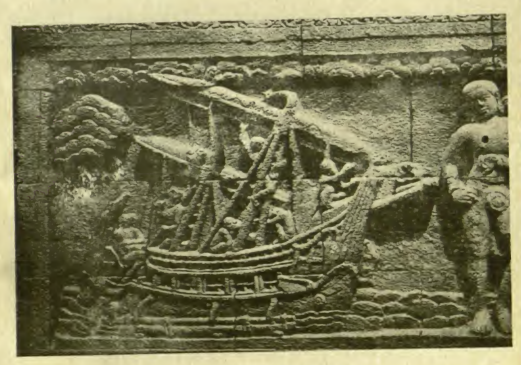


१८. खलासियों सहित जहाज, बारायुहूर, ईसवी ८वीं सदी

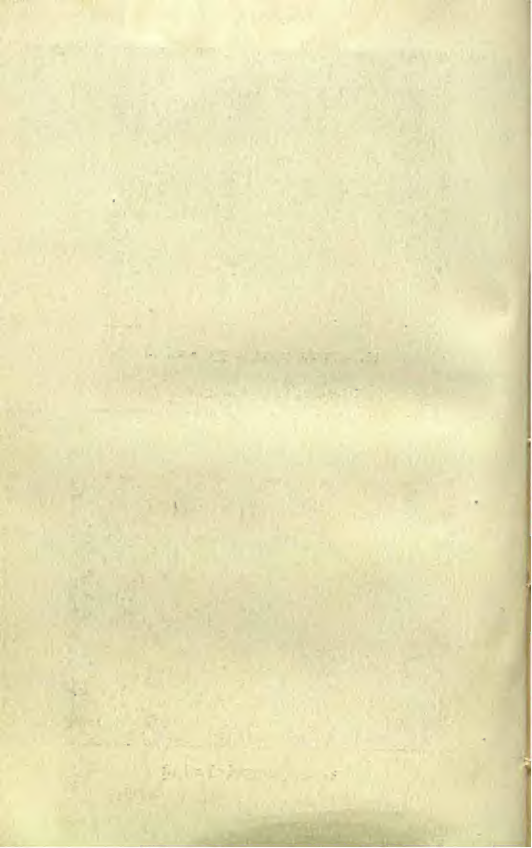




१६. जहाज ग्रीर एक नाव, बाराबुद्धर ई॰ दवीं सदी

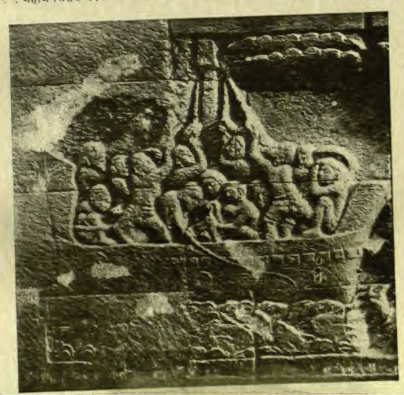


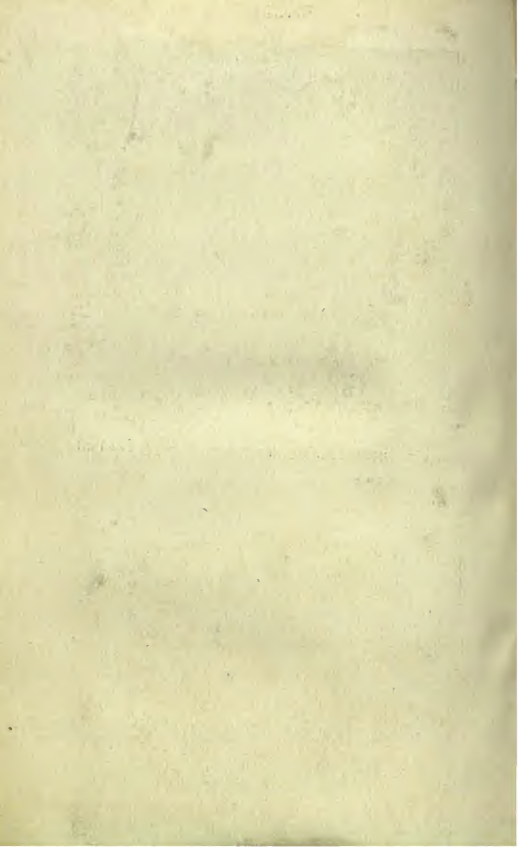
२० जहाज, बाराबुद्धर ईसवी दर्वी सदी





२ . जहाज जिसके मस्तक पर सीढ़ी से एक खलासी चढ़ रहा है, बाराबुहर, ई०८वीं सदी







२३. एक डूबते हुए त्रादमी का उद्धार करता हुन्ना जहाज, बाराबुड्रर, ईसवी, द्वीं सदी



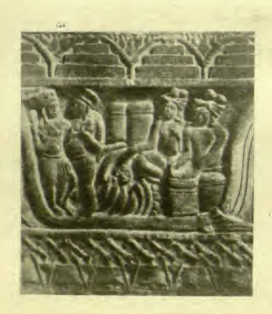
२४. बैलगाड़ो, भरहुत, ई॰ पू॰ दूसरी सदी



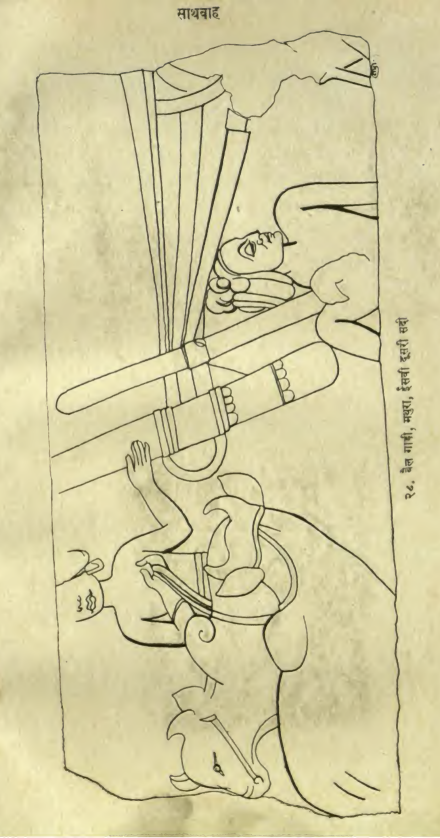
२४. कोठार, भरहुत, ई० पू० दूसरी सदी

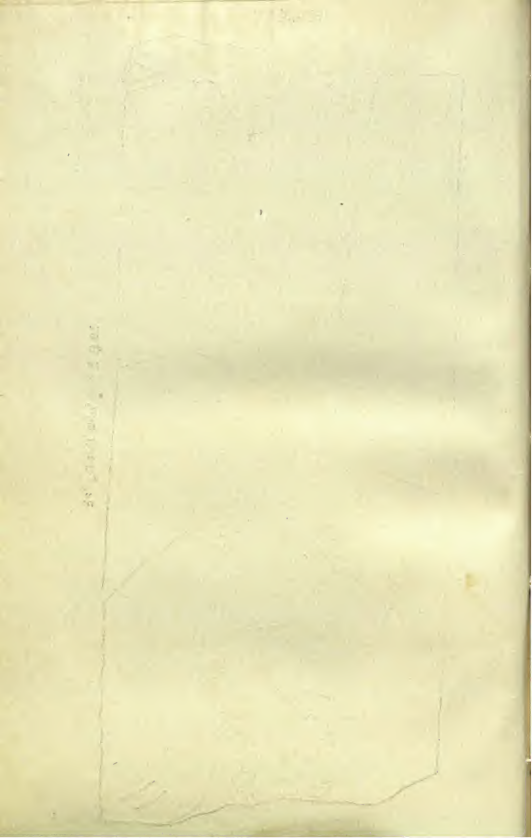


२६. बाजार, भरहुत, ई० पू० दूसरी सदी



२७. एक दूकान, भरहुत, ई० प्० दूसरी सदी



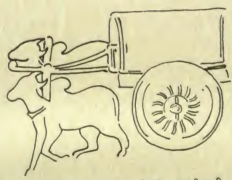




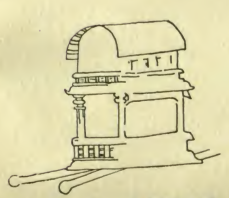
२६. शिकरम गाड़ी, मधुरा, ईसबी दूसरी सदी



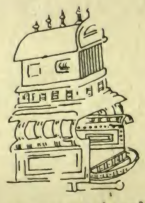
३०. घोदागाड़ी, मधुरा, ईसवी दूसरी सदी



३१. बैलगाड़ी, मथुरा, ईसवी दूसरी सदी

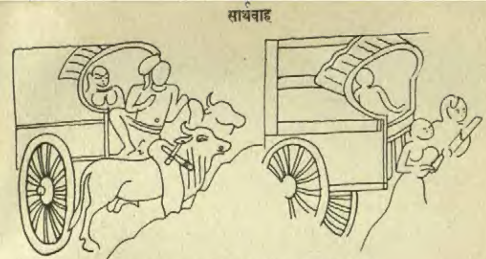


३२. शिविका, अमरावती, ईसवी दूसरी सदी

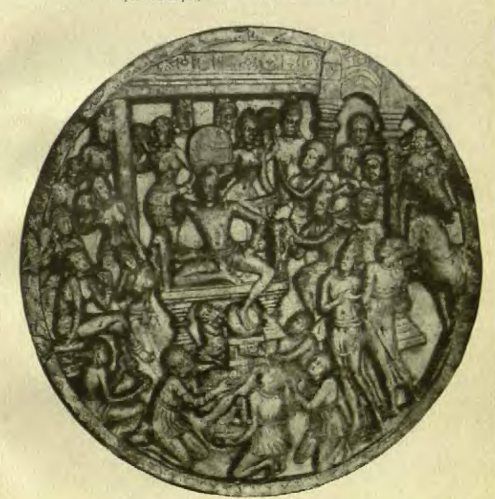


३३. शिविका, अमरावती, ईं दूसरी सदी

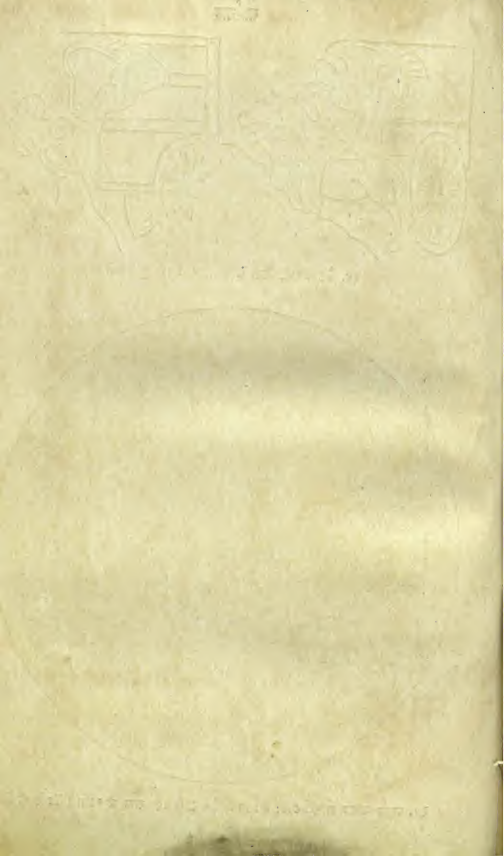


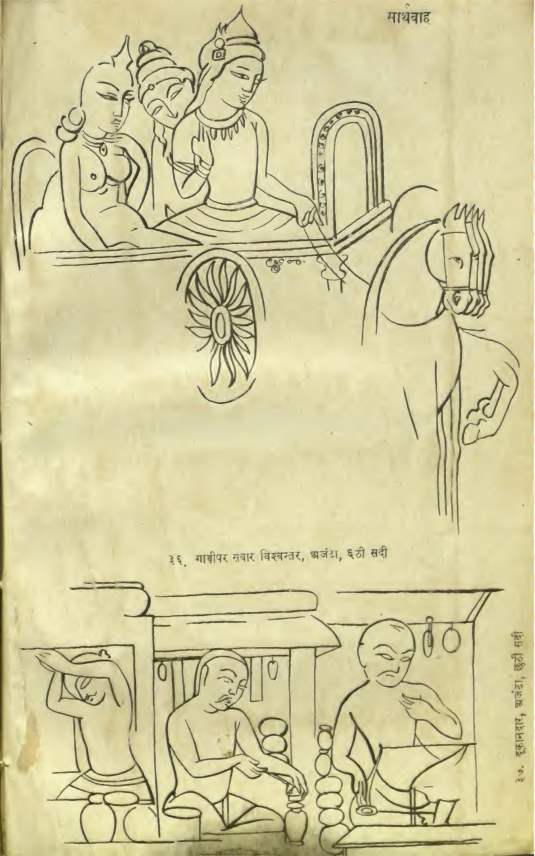


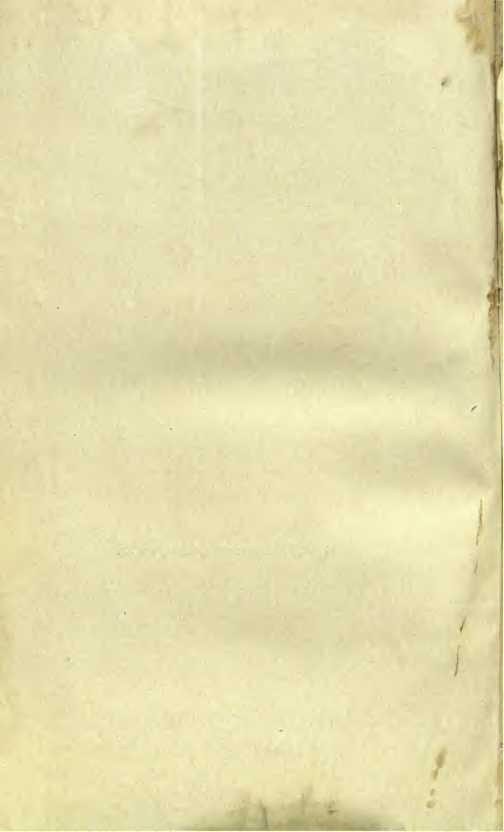
३४. बैलगाड़ियाँ, गौली के छर्धचित्र, इंसबी दूसरी सदी

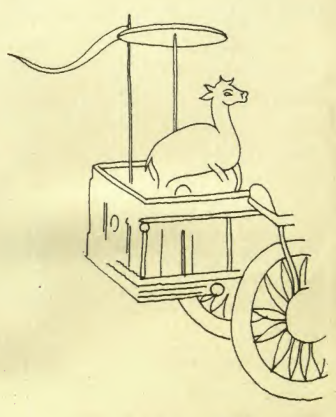


३४. बन्धुम जातक का एक दश्य, अमरावती, ई॰ इ.सरी सदी, राजा को व्यापारी भेंट दे रहे हैं।



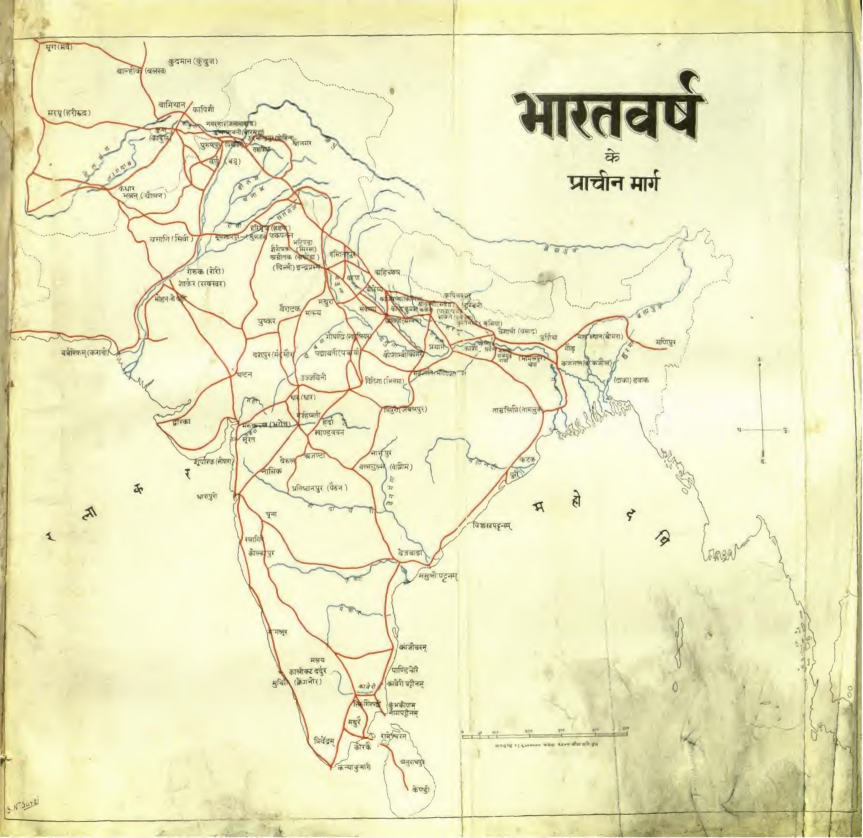


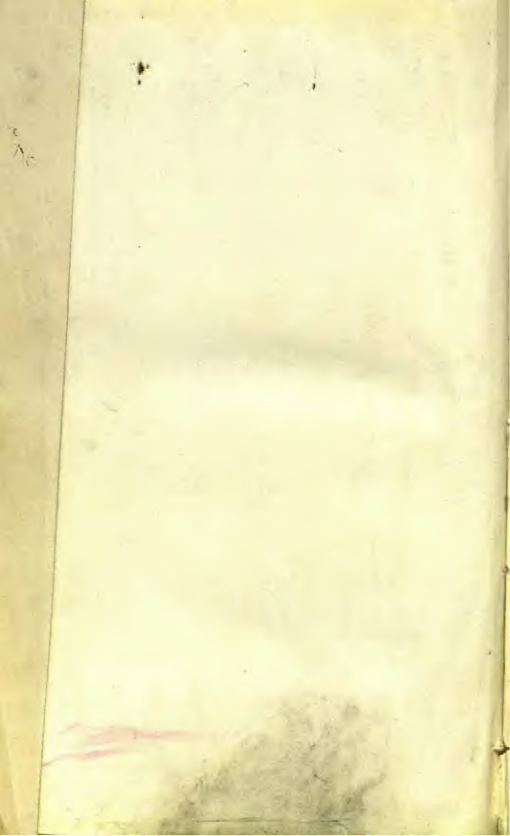


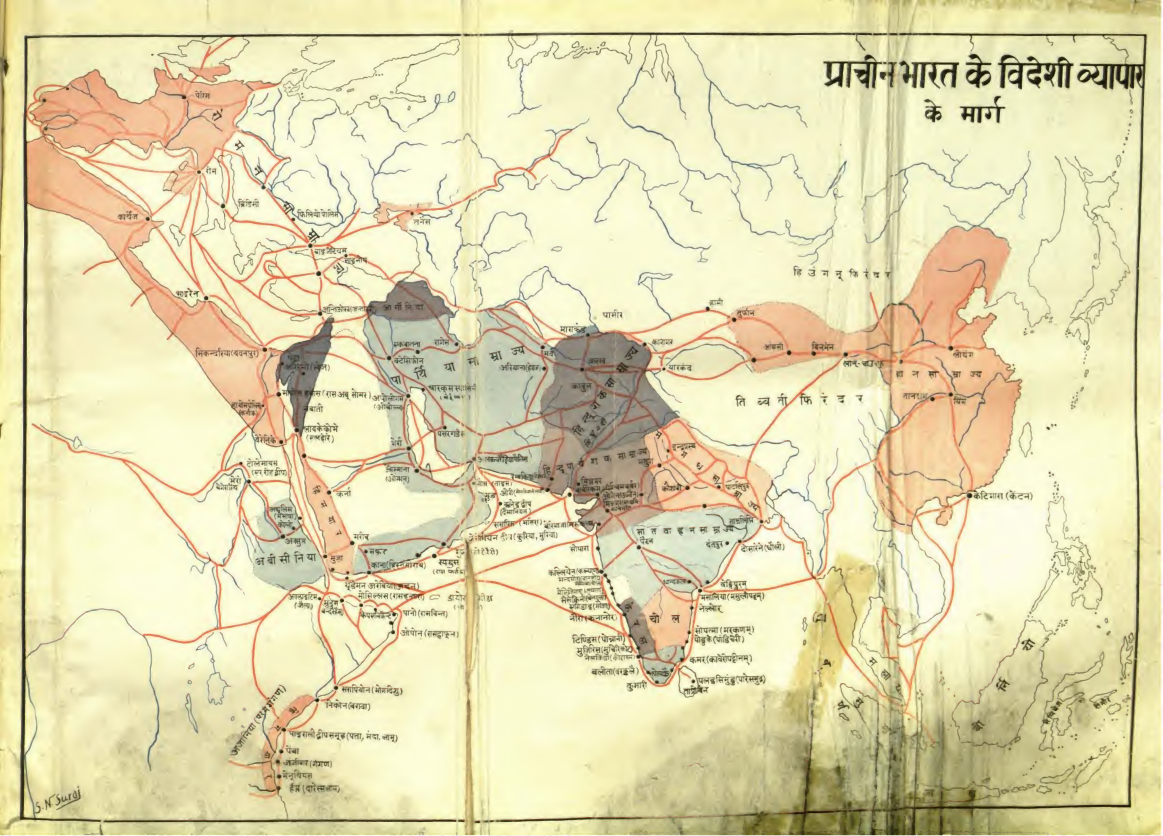


३८- खुली गाड़ी, ग्रजंटा, ब्रठी सदी











1.4 Central Archaeological Library, NEW DELHI- 6 870 Call No. 388 . 10954 / Mot Author - 31. And -21-3 Title Tru arz (Wrafta mão Aus GOVT. OF INDIA A book that is shut is but a block Department of Archaeology
NEW DELHI. Please belp us to keep the book clean and moving.